

#### BP193.13 .M88 2023 -

- المؤتمر العلمى الدولى لزيارة الاربعين (١-٥: ٢٠٢٣: العراق، كربلاء)- مؤلف.
- دراسات وبحوث المؤتمر العلمي الـدولي لزيارة الاربعين. -الطبعة الاولى. كربلاء، العراق: العتبة الحسينية المقدسة، مركز كربلاء للبحوث والدراسات، ١٤٤٤/٢٠٢٣ للهجرة.
  - مجلد ؛ ٢٤ سم. (العتبة الحسينية المقدسة ؛ ١٢٠١)، (مركز كربلاء للدراسات والبحوث؛ ١٨٤)
- الاول: زيارة الاربعين معاني ودلالات -- الثاني: زيارة الاربعين معراج للإصلاح ومنهج للتربية الروحية الثالث: زيارة الاربعين مسيرة عطاء نحو تحقيق اهداف التنمية المستدامة -- الرابع: الشباب وزيارة الاربعين تطوير الذات لصناعة المستقبل -- الخامس: زيارة الاربعينية جسد الحياة قلبه الاسرة وعقله الشباب السادس: ثبات النهج وعنوان الهوية السابع: زيارة الأربعين ... أصالة القيم وعنوان الحضارة.
  - يتضمن إرجاعات ببليوجرافية.
- الحسين الشهيد، الحسين بن علي بن أبي طالب (عليه السلام) الامام الثالث، ٦١-٤ للهجرة -- مؤتمرات ٢. زيارة الاربعين -- مؤتمرات أ. العتبة الحسينية المقدسة (كربلاء، العراق). مركز كربلاء للدراسات والبحوث -- جهة مصدرة. ب. العنوان

تمت الفهرسة قبل النشر في شعبة نظم المعلومات التابعة لقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة المسينية المقدسة

717/70.77

م ٦٨٨ المؤتمر العلمي (١: ٢٠٢٣: كربلاء).

دراسات وبحوث المؤتمر العلمي الدولي الأول لزيارة الاربعين/ المؤتمر.-ط١٠- كربلاء:

مركز الدراسات والبحوث، ٢٠٢٣.

(۲۲۳ص)؛۲٤٤سم.

1. الحسين بن علي (ع) -(إمام) - ٢- عاشوراء (زيارة الأربعين) - مؤتمرات -أ- دراسات وبحوث المؤتمر العلمي الدولي الأول لزيارة الأربعين .

م.و.

Y.11/1791

المكتبة الوطنية /الفهرسة أثناء النشر

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (١٦٩١) لسنة ٢٠١٨م.





تحت شعار

زيارة الاربعين ثبات النهج وعنوان الهوية الذي أقامه مركز كربلاء للدراسات والبحوث في العتبة الحسينية المقدسة للمدة ٢٦/ صفر الخير / ١٤٤٤ هـ الموافق ٢٣ أيلول/ ٢٠٢٢ م

في الصحن الحسيني الشريف

# الإشراف العام على المؤتمر

المتولي الشرعي للعتبة الحسينية المقدسة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي (دام عزه)

رئيس المؤتمر أ.د. عمران جمال حسن رئيس جامعة كركوك

مدير المؤتمر الاستاذ عبد الامير عزيز القريشي

مدير مركز كربلاء للدراسات والبحوث

### اللجنة العلمية

| الصفة    | مكان العمل                                 | الاسم                           |  |
|----------|--------------------------------------------|---------------------------------|--|
| رئيساً   | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | أَ د نذير جبار حسين الهنداوي    |  |
| عض_واً   | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أ.د رياض كاظم سلمان الجميلي     |  |
| عض واً   | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أ.د حسن حبيب عزر الكريطي        |  |
| عضـــواً | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أ.د حيدر محمد عبداللَّه         |  |
| عضـــواً | المعهد الفرنسي للشرق الادنى                | أ٠د صابرينا ميرفان              |  |
| عضــواً  | المعهد الفرنسي للشرق الادنى                | أ.د جيرالدين شاتلارد            |  |
| عضـــواً | الجامعة العراقية/ كلية الاداب              | أ٠د حسين داخل البهادلي          |  |
| عضــواً  | اليمن/ رئيس الدار المحمدية الهمدانية       | أ٠د عمرو بن معد يكرب الهمداني   |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة                        | أ.د علي زعلان نعمة              |  |
| عضـواً   | <b>جامعة كربلاء/</b> كلية العلوم الاسلامية | أ٠د محمد حسين عبود الطائي       |  |
| عضواً    | كلية الحسين(ع) الجامعة                     | أ٠د صباح رسول الجابري           |  |
| عضـــواً | <b>جامعة القادسية /</b> كلية الاداب        | أ٠د سامي ناظم حسين المنصوري     |  |
| عضواً    | <b>تونس/</b> جامعة الزيتونة                | أ.د صلاح الدين العامري          |  |
| عضــواً  | الجزائر/ الجامعة الجزائرية                 | أ٠د نور الدين أبو لحية الجزائري |  |
| عضواً    | <b>جامعة كربلاء/</b> كلية العلوم الاسلامية | أ.د ضرغام كريم الموسوي          |  |
| عضواً    | الجامعة المستنصرية/ كلية التربية           | أ٠د ابتسام سعدون محمد النوري    |  |
| عضواً    | <b>جامعة كربلاء/</b> كلية التربية          | أ.د حسن حمزة جواد البيرماني     |  |
| عضــواً  | <b>جامعة بغداد/</b> كلية العلوم السياسية   | أ.د انور سعيد الحيدري           |  |
| عضــواً  | <b>جامعة الكوفة</b> / كلية الاداب          | أ.د عمار عبودي نصار             |  |
| عضــواً  | <b>الجامعة العراقية</b> / كلية الاعلام     | أ.د محمد جياد زين الدين         |  |
| عضـــواً | كلية الصفوة الجامعة                        | أ.م.د رافع عبدالرضا جابر        |  |

# اللجنة العلمية

| الصفة   | مكان العمل                                 | الاسم                          |  |
|---------|--------------------------------------------|--------------------------------|--|
| عضواً   | جامعة كربلاء/ مستشار علمي في المركز        | أمم٠د مشتاق كريم الموسوي       |  |
| عضــواً | <b>جامعة بابل/</b> كلية الاداب             | أ.م.د وسام صالح عبدالحسين      |  |
| عضواً   | وزارة التربية                              | أممءد حسين علي المجاب          |  |
| عضواً   | كلية الصفوة الجامعة                        | أ.م.د حيدر جليل كامل           |  |
| عضــواً | كلية الصفوة الجامعة                        | أممءد محمدعبدالرزاق محمد       |  |
| عضواً   | كلية الصفوة الجامعة                        | أُ٠م٠د حسام حامد تسكام         |  |
| عضواً   | وزارة التعليم العالي والبحث العلمي         | أُ.م.د علي عبدالهادي عبدالامير |  |
| عضواً   | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أ.م سمير خليل شمـــطو          |  |
| عضواً   | كلية الصفوة الجامعة                        | م٠د محمد احسان عبد             |  |
| عضواً   | كلية الصفوة الجامعة                        | م٠د علي كريم فنطيل             |  |
| عضواً   | <b>جامعة بغداد/</b> كلية الفنون الجميلة    | م٠ د امل محمد الاسدي           |  |
| عضواً   | جامعة أهل البيت (ع)                        | م٠د آيات عبد الوهاب عبدالرزاق  |  |
| عضواً   | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | د، هدى سعيد الشهرستاني         |  |

# اللجنة التحضيرية

| الصفة    | مكان العمل                                 | الاسم                          |  |
|----------|--------------------------------------------|--------------------------------|--|
| رئيسي    | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أدد مهدي وهاب نعمة             |  |
| عضـــواً | كلية الصفوة الجامعة                        | أً، امير ابراهيم صاحب          |  |
| عضــواً  | <b>جامعة كربلاء/</b> مستشار علمي في المركز | أً. د زهير عبد الوهاب الجواهري |  |
| عضواً    | كلية الصفوة الجامعة                        | أ.م.د معز حسن علي              |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة                        | أ.م.د بدر محمد علوان           |  |
| عضـــواً | كلية الإِمام الكاظم(ع)                     | أ.م.د حيدر كاظم الجيزاني       |  |
| عضــواً  | الجامعة المستنصرية / مستشار علمي في المركز | م٠د ثامر مكي علي الشمري        |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة                        | م٠د محمد حسن عباس              |  |
| عض_واً   | كلية الصفوة الجامعة                        | م٠د اسامة قيس فاضل             |  |
| عضــواً  | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | د- امير احمد رحيم الشمري       |  |
| عضــواً  | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | م٠م أمير كامل جواد             |  |
| عضواً    | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | م٠م مصطفى محسن شاكر            |  |
| عضــواً  | مركز كربلاء للدراسات والبحوث               | م٠م نور عباس عمران             |  |
| عضــواً  | مجموعة قنوات كربلاء الفضائية               | المهندس حيدر نوري جلوخان       |  |
| عضــواً  | مجموعة قنوات كربلاء الفضائية               | الأُستاذ باسم جهاد مطر         |  |
| عضــواً  | قسم الاليات / العتبة الحسينية المقدسة      | المهندس عادل الموسوي           |  |
| عضــواً  | رئيس قسم الاعلام                           | المهندس عباس الخفاجي           |  |
| عض_واً   | رئيس قسم العلاقات العامة                   | السيد عبد الأُمير طه           |  |
| عض_واً   | مكتب المركز/ هولندا                        | الشيخ محمد عبد الرضا الساعدي   |  |
| عض_واً   | رئيس قسم المضيف/ العتبة المسينة            | السيدحمزة عدنان النقيب         |  |

# الهيأة الاستشارية للمؤتمر

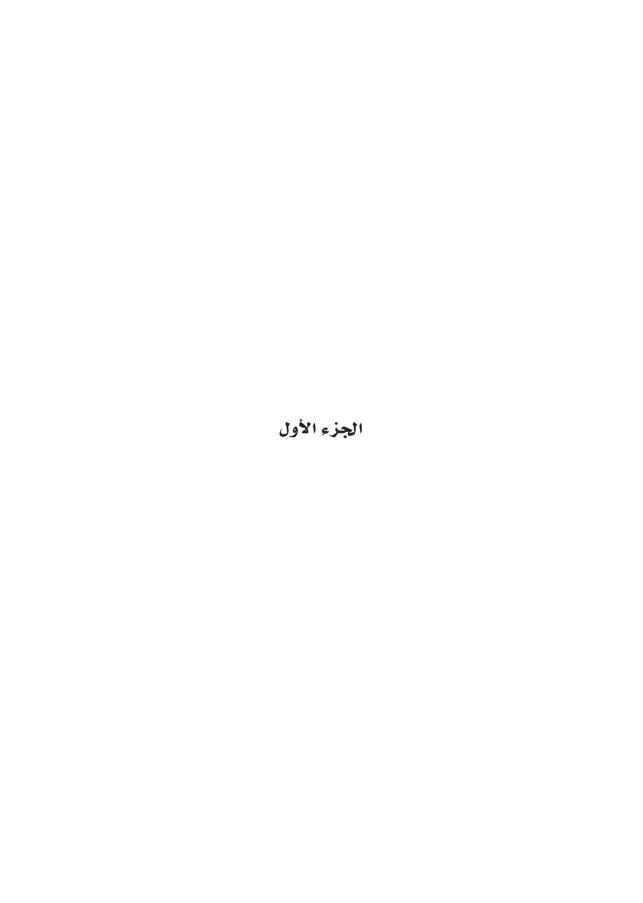
| الصفة     | مكان العمل                                 | الاسم مكان العمل             |  |
|-----------|--------------------------------------------|------------------------------|--|
| رئيـــساً | ىم خليل نايل السعيدي رئيس جامعة كربلاء رئي |                              |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة بغداد                           | ً.<br>أ.د منير حميد السعدي   |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة واسط                            | أ.د مازن حسن جاسم الحسني     |  |
| عضـــواً  | رئيس الجامعة المستنصرية                    | أ٠د حميد فاضل التميمي        |  |
| عضـــواً  | رئيس الجامعة العراقية                      | أ.د علي صالح حسين الجبوري    |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة الكوفة                          | أ.د ياسر لفته حسون المنصوري  |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة ديالى                           | أ.د عبد المنعم عباس كريم     |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة وارث الأنبياء﴿                  | أً د ابراهيم سعيد الحياوي    |  |
| عضـــواً  | رئيس جامعة الزهراءىللبنات                  | أ.د زينب عبد الحسين السلطاني |  |
| عضـــواً  | رئيس جهاز الاشراف والتقويم                 | أ.د صلاح هادي الفتلاوي       |  |
| عضـــواً  | وزارة التعليم العالي                       | أ.د يوسف خلف يوسف            |  |
| عضـــواً  | وزارة التعليم العالي                       | أ.د باسم علوان طعمة العقابي  |  |
| عضـــواً  | وزارة التعليم العالي                       | أ.م.د حازم باقر طاهر         |  |
| عضـــواً  | اعلامي جزائري                              | د. یحیی بو زکریا             |  |
| عضـــواً  | الجمهورية التونسية                         | الشيخ احمد السلمان           |  |
| عضـــواً  | رئيس المعهد البابوي في الفاتيكان           | البابا ميتجا هسكوفار         |  |

# الاعلام والعلاقات العامة

| الصفة    | مكان العمل                   | الاسم                      |  |
|----------|------------------------------|----------------------------|--|
| رئيــسأ  | شبكة الاعلام العراقي         | د. صادق جاسم الصحن         |  |
| عض واً   | جامعة بابل                   | أ.م.د بدر ناصر السلطاني    |  |
| عضــواً  | جامعة بغداد                  | م ١٠٠ محمد علي السعدي      |  |
| عضـــواً | جمهورية لبنان                | د، حياة عفيف الرهاوي       |  |
| عضــواً  | جمهورية الجزائر              | د. هناء سعادة              |  |
| عضــواً  | جمهوريةتونس                  | د، مريم المقداد            |  |
| عضـــواً | كلية الصفوة الجامعة          | م٠د مثنى عباس عبدالكاظم    |  |
| عضواً    | مؤسسة عاشوراء الدولية        | د،حسن خاك                  |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة          | م ٠ مثنى محمد عبدالامير    |  |
| عضـــواً | كلية الصفوة الجامعة          | م ۰ موسی جعفر موسی         |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة          | م٠م سجاد كريم فليح         |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة          | م٠م عباس خليل محمد         |  |
| عضــواً  | كلية الصفوة الجامعة          | م٠م شهد كاظم حميد          |  |
| عضـــواً | كلية الصفوة الجامعة          | م٠م علي مجبل مهدي          |  |
| عض_واً   | كلية الصفوة الجامعة          | م٠م كامل كاظم عبداللَّه    |  |
| عض_واً   | مملكة البحرين                | السيدة سندس الاسعد         |  |
| عضــواً  | اعلامية عراقية               | السيدة بيداء فاضل العامري  |  |
| عض_واً   | وكالة نون الخبرية            | السيد تيسير سعيد الاسدي    |  |
| عض واً   | جمهورية لبنان                | السيدة أمل سماحة           |  |
| عض_واً   | الجمهورية الاسلامية في ايران | السيدة جنان الواسطي        |  |
| عضـــواً | مجمع أهل البيت (ع) العالمي   | سيد عارف حسيني             |  |
| عضواً    | <br>باحث في العمل التطوعي    | الأُستاذ زاهد جهاد البياتي |  |

# المجلس الاكاديمي العلمي

| الصفة     | مكان العمل                     | الاسم مكان العم               |  |
|-----------|--------------------------------|-------------------------------|--|
| رئيـــساً | جامعةديالي                     | أ.د محمد يوسف حاجم الهيتي     |  |
| عضواً     | جامعة كركوك                    | أ.د صلاح سلمان زين العابدين   |  |
| عضواً     | جامعةديالي                     | أ.د عبدالخالق خميس علي        |  |
| عضواً     | جامعة ميسان                    | أ.د ماجد عزيز الساعدي         |  |
| عضواً     | جامعةذي قار                    | أ.د رائد حمود عبد الحسين      |  |
| عضـــواً  | جامعةالنهرين                   | أ.د علاء حسين عبد             |  |
| عضــواً   | جامعةالنهرين                   | أ.د قاسم شعيب السلطاني        |  |
| عضــواً   | جامعةالمثنى                    | أ.م.د ناجح جابر الميالي       |  |
| عضـــواً  | جامعة ذي قار                   | أ.م.د عدنان مالح ساجت         |  |
| عضــواً   | جامعةديالى                     | أ.م.د رشيد سعدون العبادي      |  |
| عضـــواً  | جامعة ذي قار                   | أُ٠م٠د حيدر عبدالجليل الحربية |  |
| عضـــواً  | الجامعة المستنصرية             | أُ٠م٠د كاظم شامخ الخزعلي      |  |
| عضـــواً  | جامعة بابل                     | أ.م.د مثنى عبدالجبار عبود     |  |
| عضـــواً  | جامعة البصرة                   | أ.م.د محمد نجاح محمد الجزائري |  |
| عضـــواً  | جامعة واســـط                  | م٠د علي كاظم حسين             |  |
| عضـــواً  | جامعةبغداد                     | م٠د حسن جابر العطا            |  |
| عضــواً   | جامعة القادسية                 | م٠د علي كاظم ياسين            |  |
| عضــواً   | وزارة الشباب والرياضه          | م٠د محمد علي الجابري          |  |
| عضواً     | استشاري في مركز الارشاد الاسري | م٠د عامر عبادي العبادي        |  |
| عضـــواً  | كاتبة واعلامية                 | السيدة كفــاح حــــداد        |  |





# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الانبياء والمرسلين النبي الهادي الأمين ابي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين.

لقد مثلت زيارة الاربعين المباركة بأبعادها كلّها محفلاً علمياً وتربوياً لمختلف فئات المجتمع العراقي بشكل خاص ولمجتمع زوار الامام الحسين الله في ذكري اربعينيته المباركة بشكل اعم وما يترتب على هذا الحدث التاريخي الذي يعد انعطافة حقيقية وثورة اخلاقية في حياة الكثير من الشعوب من اهتمام وتركيز لمختلف نواحي هذا الحدث الديني الابرز ودراسة معالمه الحية وقوى تأثيره على صنوف الفئات الاجتماعية لاسيها فئة الشباب التي تمثل المتغير الابرز في مسرح الاربعين المبارك.

ومن هنا جاءت النسخة الخامسة للمؤتمر العلمي الدولي لزيارة الأربعين تحت شعار: (الزيارة الاربعينية جسد الحياة قلبه الاسمة وعقله الشباب) وبرعاية المتولى الشرعى للعتبة الحسينية المقدسة سماحة الشيخ عبد المهدى الكربلائي (دام عزه) وذلك يومي (١٠-١١/٩/١١-٢٥) الموافق (٣- ٤/ صفر الخير/ ١٤٤٣هـ) على قاعة سيد الأوصياء هلي في العتبة الحسينية المقدسة بحضور الباحثين وعدد من رؤساء الجامعات العراقية وعمداء بعض كلياتها وفضلاء الحوزات العلمية، فضلا عن عدد من الشخصيات السياسية والإعلاميين من مختلف القنوات التلفزيونية والوكالات الخبرية والصحف والمجلات والاذاعات.



يضم هذا الجزء (الخامس) دراسات وبحوث السادة الباحثين، والتي تمثل عصارة جهودهم العلمية المبذولة في سبيل الارتقاء بشعيرة زيارة الأربعين ودراستها من جوانب متعددة، لذا فقد استهوت فلسفة المؤتمر هذه النخبة من داخل العراق وخارجه عبر العديد من المشاركات العلمية. جاء هذا المؤتمر بالتعاون مع كلية الصفوة الجامعة في محافظة كربلاء ووزارة التعليم العالي والبحث العلمي ممثلة بالمجلس الأكاديمي العلمي لزيارة الاربعين المليونية. وقد عكفت اللجنة العلمية للمؤتمر على تقييم المشاركات التي العلمية كافة عبر سلسلة من الاجراءات المتبعة لأجل الخروج بأفضل المشاركات التي تنسجم وأهداف المؤتمر وتطلعاته والتي نأمل أن يوفقنا الله تعالى لخدمة أهداف ورسالة زيارة الأربعين المباركة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# كلمة مدير المؤتمر الاستاذ عبد الأمير عزيز القريشي

بسم الله الرحمن الرحيم

أفضل التحية وأتم التسليم على محمد وعلى آله الأطياب الميامين

واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يوم الدين

سادتي الحضور

سلام من الله عليكم ورحمة وبركات

منذ العشرين من صفر عام ٦١ هـ حتى يومنا هذا بل حتى قيام الساعة المسلمون يحتفون في جميع أرجاء العالم بذكري مرور أربعين يوماً على استشهاد الإمام الحسين بن على الله ورجوع سبايا أهل بيت النبوة ومعهم الرؤوس الطاهرة للإمام والمستشهدين

وهذا الاحتفاء السنوي إنَّما هو تجديد للثأر والحزن ليوم لم يشهد التاريخ نظيره بنهضةٍ فاعلة ضدُّ الباطل بعمل جهادي أيقظ الأمّة من السبات، وبعث فيها الحياة من جديد بعد أن حررت مشاعرها وأحاسيسها.

إنَّ تخليد الأمَّة لهذه الذكري الدامية ببعدها الوجداني والإنساني على نحو ممنهج ومدروس استناداً إلى فكر الإمام المطالب بالإصلاح والتغيير لا شك أنَّه استمرار للحركة الجهادية التي انبثقت في عاشوراء.

لذا نرى أنَّ زيارة الأربعين لم تكن حدث ديني فقط بل اكتسبت على مدى التاريخ أبعاد إنسانية وعقدية وثقافية واجتماعية وغيرها.



فأربعينية الحسين لا تعني البكاء على فاجعة مروعة وجريمة ارتكبت ضدَّ الإنسانية لم يشهد لها التاريخ مثيلاً، وإنَّما تعني استحضار تلك الصرخة المدوية على مرِّ التاريخ (لم أخرج أشراً ولا بَطراً ولا مُفسداً ولا ظالماً وإنَّما خَرجتُ لطلب الإصلاح في أمّة جَدي).

فهذه الجرأة على إدارة الباطل معززة برمزية قائدها أسهمت في تبلور إرادة التغيير وإذكاء روح التحدي، وكسر حاجز الخوف وروح التضحية المستوحاة من مدرسة كربلاء التي أعطت حتمية النصر وإلحاق الهزيمة بالقوى السلطوية الظالمة والمتجبرة وهدم عروشها الزائلة وتحقيق الوعد الإلهي في أنَّ العاقبة للمتقين.

لذا نجد لزاماً علينا استثهار مفاهيم النهضة الحسينية المباركة وقيمها وتوظيفها في بناء أمّة قادرة على النهوض بمسؤوليتها على الصُعد كافة، وخاصة ما يتعلق بالشباب من خلال تنشئتهم تنشئة صحيحة قائمة على قواعد العلم والمعرفة؛ لنحرك طاقاتهم الإيجابية وننور أفكارهم ببصيرة مستندة إلى مبادئ هذه النهضة المعطاء.

وفي هذا الصدد أدعو الحكومة العراقية ممثلة بمجلسي الوزراء والنواب، ووزاري التربية والتعليم العالي إلى ضرورة تضمين المناهج التعليمية والدراسية المضامين الإنسانية السامية لهذه النهضة المباركة من أجل غرس المثل العليا لهذه النهضة الخالدة في نفوس الشباب وتربيتهم على حبِّ الوطن والمواطنة الصالحة؛ كي نجعل منهم مشاعل في الصبر والجلد والمطاولة لترسيخ قيم الفضيلة والإيثار التي أرسى دعائمها قائد النهضة سيد الشهداء.

ولو أمعنًا النظر في الوقائع التاريخية بدقّة لحصلنا على حقيقة مفادها إن الفكر الحسيني الخالد أنقذ البشرية والشعوب المبتلات بالحكام الطغاة من نير الظلم، إذ أصبح هذا الفكر حافزاً للتغيير وكسر الأغلال.

لذلك نجد أن الهدف الرئيس لهذه الثورة كان اقتلاع قاعدة الظلم والتعسف والاستعباد من جذروها.



وهذا ما جسدته جملة من أقوال الإمام اللي يوم الواقعة كاشفةً تماماً عن هذا التوجه فتراه اللي كان يردد (إني لا أرى الموت إلّا سعادة، والحياة مع الظالمين إلّا برما، ومثلي لا يبايع مثله).

وغيرها من الأقوال التي كانت ولم تزل مناراً يهتدي إليه الآخرون طلباً للإصلاح والتحرر من العبودية.

لذا حرصت الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة ممثلةً بمتوليها الشرعي سياحة الشيخ عبد المهدى الكربلائي (دام عزه) إلى الاهتمام وإحياء تراث النهضة الحسينية الخالدة من خلال إقامة المؤتمرات العلمية والندوات والورش المختلفة.

وكانت من محطات الاهتمام مذا الأمر هي أربعينية الإمام الحسين الله الأهميتها البالغة في نفوس المسلمين ولمشاركة ملايين الزائرين فيها سنوياً من مختلف بلدان العالم.

لذا عكف مركز كربلاء للدراسات والبحوث على إقامة مؤتمر علمي سنوي مختص بهذه الزيارة المباركة وبفضل من الله سبحانه وتعالى تمَّ إقامة أربع مؤتمرات سنوية.

وها هو اليوم المؤتمر العلمي الدوري الخامس الذي نجتمع من خلاله بمشاركة واسعة من السادة الباحثين من داخل العراق وخارجه الذين رفدوا المؤتمر ببحوث علمية رصينة استوحت مضامينها من شعار هذه النسخة (الزيارة الأربعينية جسد الحياة، قلبه الأُسرة، وعقله الشباب).

إنَّ عدد البحوث التي استلمتها اللجنة العلمية بلغ (١٢٠) بحثاً خضعت جميعها للتقييم العلمي والاستلال، وبموجب ذلك اجتاز (٧٥) بحثاً.

منها: (٣٦) بحثا عربياً وأجنبياً من تونس، والسعودية ومصر، ولبنان، وإيران، وفرنسا، و ألمانيا، و سويسم ا.



ولائِدَّ هنا أن أتوجه بالشكر والامتنان لسهاحة المتولي الشرعي للعتبة المقدسة على دعمه اللامحدود لأعمال المركز بشكل عام ولموضوعة زيارة الأربعين بشكل خاص.

وأتوجه بالشكر إلى جميع الإخوة الباحثين الذين أسهموا في رفد بهذه البحوث.

والشكر موصول إلى وزارة التعليم العالي ممثلة بمعالي الوزير ودوائرها كافة وأخص بالذكر جهاز الإشراف والتقييم والدراسات والتخطيط والبعثات والعلاقات ودائرة البحث والتطوير.

كما أن الشكر موصول للملحقية الثقافية الفرنسية بل للسفارة وملحقيتها الثقافية على دعمها ومواصلتها لدعم جهودنا في هذا الاتجاه وتحريك الباحثين في الجامعات الفرنسية للكتابة في هذا المؤتمر.

والشكر أيضاً إلى ملحقية الجمهورية الإسلامية الإيرانية في كربلاء على دعمها المتواصل لدعم جهود هذا المؤتمر.

والشكر والامتنان لجميع الجامعات العراقية على دعمها اللامحدود لأعمال مؤتمرنا هذا وفي مقدمتها جامعة كربلاء وكافة الجامعات العراقية الممثلة في المجلس الأكاديمي العلمي لزيارة الأربعين.

والشكر موصول الى اللجنتين العلمية والتحضيرية للمؤتمر على جهودهم الكبيرة التي بذلوها من أجل إكهال التحضيرات ومستلزمات نجاح المؤتمر، وكذلك اللجان التنسيقية الأخرى.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



# معالجة الأضرار في زيارة الأربعين

أ.د وفقان خضير محسن الكعبي جامعة الكوفة -كلية الفقه wafqan@fqh.kuivaq.com

wafqankh.mohsin@uokufa.edu.iq

#### ملخص البحث

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وآله الطاهرين.

وبعد: بعد ثبوت قاعدة لا ضرر ولا ضرار في الإسلام بين علماء الإسلام

بل تعد من أهم ركائز المواد القانونية، بل والعرفية، ولها موارد تطبيقية كثيرة في الحياة الاجتماعية. بل ألف وكتب فيها الكثير من المصادر والمراجع.

وتعرض لها الفقهاء وعلماء أصول الفقه بل وعلماء القواعد الفقهية. والقانونية تعد أهم الأسس التي يبني عليها مواد قانونية عدة. ونبين تمهيد مختصر حول مستند القاعدة، وأساسها الشرعي، ونتجنب التفصيل في محله.

ولكن المهم في محاور البحث، هو الاقتصار على قاعدة نفى الضرر، وعلاقتها في موضوع مسيرة الأربعين نحو قبر الحسين اللين، والموضوعات التطبيقية لها، وكيفية وضع المعالجات الاجتماعية والنفسية لها والخدمية والصحمة.

والبحث هو اثارة علمية، ولمسة اجتماعية لتحديد الإشكالية، ورسم بعض الحلول



الممكنة استقباليه، وإن الموضوع يحتاج إلى تضافر الجهود الكبيرة من أجل تنظيم وحفظ وأداء الشعائر الحسينية بيسر لجمع غفير من المجتمع، وهذه الجهود على كافة الأصعدة. وما يحتاجه الزائر والمسافر في طريقه ومسكنه.

وهي من القواعد الفقهية المشتركة بين علم الفقه، وعلم الأصول، وعلم القانون وتبحث في علوم عدة وتطبق في موضوعات متعددة. تدور محاور البحث حول تطبيق قاعدة نفي الضرر على موضوعات زيارة الأربعين

وإعطاء فكرة مختصرة حول دليل قاعدة نفي الضرر من الروايات وظواهر بعض الآيات.

و تطبيق قاعدة نفي الضرر على بعض الواجبات العبادية في مناسبة زيارة الأربعين من توفر أماكن الوضوء والغسل والتنظيف وأهمية الصلاة والمحافظة عليها، ولا سيها إقامة وحضور صلاة الجهاعة وباقي الواجبات الشرعية الأخرى.

ثم تطبيق قاعدة نفي الضرر والأمور الاجتهاعية التي يحتاجها الزائر من النقل وخدمات الصحة والاستراحات وعدم التصرف في الأملاك العامة والخاصة إلا بأذن صاحبها. وتجنب المحرمات من الاختلاط والنظر المحرم وغيرها.

والاعمال التبرعية وتقديم الطعام وعدم التزاحم والتدافع عليه لما في ذلك من الضرر وعدم تناول واستلام أكثر من حاجته ورميه في المخلفات لما في ذلك من هدر المال العام والاسراف المنهي عنه.

وأخيراً هناك إشكالية في الاستدلال بقاعد نفي الضرر في المندوبات وهي جارية في الواجبات والمحرمات والموضوعات التي يتعلق بها حكم الزامي.





وقدم البحث عدة مفترحات ومعالجات لاعلب هذه الإشكاليات وانمني ال تاخد بنظر الاعتبار من الاخوة الأعزاء الإداريين والمسؤولين على ملف زيارة الأربعين.

الكلمات المفتاحية: الاضرار ومعالجتها، الزيارة الاربعينية، كربلاء.

### Treating damage in the fortieth visit

Prof. Dr. Wafaqan Khudair Mohsen Al-Kaabi University of Kufa - College of Jurisprudence

#### **Abstract**

The research explores the principle of "No Harm or Infliction of Harm" (la dharar wa la dhirar) in Islam, which is one of the fundamental legal and customary principles with numerous practical applications in social life. It has been extensively studied by scholars of Islamic jurisprudence, Islamic legal theory, and legal scholars, serving as a cornerstone for various legal matters. The study focuses on its application in the context of the Arbaeen pilgrimage to the shrine of Imam Hussain (AS) and its implications in social, psychological, and healthcare aspects.

The research aims to address the issue and propose solutions to ensure the smooth and organized performance of the Arbaeen pilgrimage, which attracts a large gathering of people. It emphasizes the importance of providing necessary facilities and services for pilgrims, including accommodation, transportation, and hygiene. Additionally, it explores the application of the principle of "No Harm" in various religious obligations



during the pilgrimage, such as prayers, congregational prayers, and other religious duties.

Furthermore, the research examines the social aspects of the pilgrimage, including crowd management, charitable acts, and responsible consumption of resources. It also highlights the importance of avoiding harmful practices, such as mingling inappropriately, inappropriate gazing, and wastefulness.

The research concludes with an examination of the challenges in applying the principle of "No Harm" to recommended actions (mandubahat) and discretionary matters (mubahat) during the pilgrimage. It proposes several solutions to address these challenges and calls for the attention and cooperation of relevant authorities to implement these proposals and ensure a successful and safe pilgrimage experience for all participants.

Keywords: damages and their treatment, the Arba'een visit, Karbala.



#### المقدمة:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وآله الطاهرين، وبعد: بعد ثبوت قاعدة لا ضرر ولا ضرار في الإسلام عند علماء الإسلام (البجنوردي: ١/ ٢٠٨) بل تعد من أهم ركائز المواد القانونية، بل والعرفية، ولها موارد تطبيقية كثيرة في الحياة الاجتماعية، وقد ألف وكتب فيها الكثير من المصادر والمراجع. (الخباز: ٢٣) وتعرض لها الفقهاء (الحلى: ٢/ ٦٨) وعلماء أصول الفقه (الحكيم: ٩٩) بل وعلماء القواعد الفقهية (مكي: ١/ ١٦١؛ التراقي: ١/ ١٥؛ المغارى: ١/ ٦٧ عنوان: ١٠؛ الحكيم: ٩٩). والقانونية تعد أهم الأسس التي يبنى عليها مواد قانونية عدة.

ونبين تمهيد مختصر حول مستند القاعدة، وأساسها الشرعي، ونتجنب التفصيل في محله.

ولكن المهم في محاور البحث، هو الاقتصار على قاعدة نفى الضرر، وعلاقتها في موضوع مسيرة الأربعين نحو قبر الحسين اللي، والموضوعات التطبيقية لها، وكيفية وضع المعالجات الاجتماعية والنفسية لها والخدمية والصحية.

والبحث هو اثارة علمية ولمسة اجتماعية لتحديد الإشكالية، ورسم بعض الحلول الممكنة استقباليه، وإن الموضوع يحتاج إلى تضافر الجهود الكبيرة من أجل تنظيم وحفظ وأداء الشعائر الحسينية بيسر لجمع غفير من المجتمع، وهذه الجهود على كافة الأصعدة. وما يحتاجه الزائر والمسافر في طريقه ومسكنه.

وهي من القواعد الفقهية المشتركة بين علم الفقه، وعلم الأصول، وعلم القانون وتبحث في علوم عدة وتطبق في موضوعات متعددة. ولدى الباحث دراسة سابقة تعرض إلى حدود هذه القاعدة يمكن الاعتماد عليها هنا ونقتبس منها. (الكعبى:٢٠٠٩م:٣٠١) المدخل التمهيدي:قاعدة نفي الضرر (لا ضرر ولا ضرار).

عند التتبع في مصادر دراسة القاعدة الاختلاف في عنوانها بين كون العنوان (قاعدة الضرر) ونفي الضرر أو لا ضرار ولا ضرار في الإسلام) (الحكيم: ٤٣)، ولكن كلها تعني أمراً واحد تشير إليه، وإنَ اختلف العنوان، ولا يختلف المعنون، وهي: ((من القواعد الكلية الأصولية والفقهية والقضائية في الإسلام قاعدة نفي الضرر)). (الشيرازي : ٨؛ البجنوردي: ١/ ٢١٣؛ السيستاني: ٥١؛ السيستاني: ٥٧)

ويعني (بالضرر ضد النفع) (الرازي:٣٧٩)، وتقابل الضرر والنفع من قبيل العدم والملكة، فلا يصلح إطلاق الضرر إلا في مورد قابل لإطلاق النفع في قباله.

((فبالنسبة إلى نقص الانتفاع من المباحات الأصلية لا يطلق عليه الضرر، بل الضرر نحو نقص له مساس بشخص، حقاً أو مالاً أو بدناً أو عرضاً أو غيرها)). (ضياء الدين: ٢/ ٣٠١ – ٣٠٢)

وأساس الاستدلال علي هذه القاعدة روايات متعددة وردت عن النبي الله وأهل بيته النبي الله وأهل بيته الله (ابن الأثير:٣/ ٨١/ ١٦+ ٥٠٤؛ العاملي :١٦/ ١٣+ ٣٤١+ ١٦٣+ ٣٤١+ ١٣١٠) ١٣ (ابن الأثير:٣/ ١٨٠) النوري:٣١/ ٤٤٧)

قال الدكتور محمد حسين علي الصغير ((قاعدة: الأضرر والأضرار ،وهي مروية عن الإمام محمد الباقر) (محمد الباقر الله عليه وآله عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في قضية سمرة بن جندب (بن جندب: ٨/٣٠) وكانت له نخلة في حائط أحد الأنصار، فكان الا يستأذن في المرور عليها، فساومه النبي في في ثمنها فأبى، فقال النبي الله للأنصاري: ((اذهب فأقلعها وارم بها إليه ،فأنه الاضرر والاضرار)) (الكليني: ٥/ ١٩٨؛ الصدوق: ٤/ ٣٤٤ ح ٧١٨؛ العاملي: ١٧١/ ٣٤١) ، وقد يستدل



أيضاً بالآيات الكريمة التي تنفي الضرر أو المضارة بين المسلمين في موارد مختلفة يعرض البحث بعضها اختصاراً؛ لبيان أثر القرآن الكريم في القواعد الأصولية ومن التطبيقات الجارية في موارد الضرر في ظواهر القرآن الكريم فمنها:

ما جاء في منع الأضر ار بالمطلقة (الشير ازي: ٨؛ البجنو ردي: ١/ ٢١٣؛ السيستاني: ١٥؛ السيستاني :٥٧ ،الكعبي:٢٩٩). وهناك نهاذج تطبيقية في ظواهر الآيات حول الضرر والأضر ار بالآخرين يمكن مراجعتها.

وبعد هذا العرض في ظاهر الآيات الكريمة وبيان ما يتعلق من ظهورات بالقاعدة نفي الضرر مدعمة بالروايات التفسيرية، التي تشهد بذلك الظهور تحصل لدي البحث أن (قاعدة الضرر) قاعدة أصولية مستندها الأخبار وظاهر بعض الآيات.

وبعد هذا العرض المختصر نبين هنا مطالب لتوضيح مدى وقوع الضرر في زيارة الأربعين.

# المطلب الأول قاعدة نفى الضرر والأمور العبادية في زيارة الأريعين

أنَّ الملاحظ للمتتبع حول تطبيق قاعدة نفي الضرر في موضوع زيارة سيد الشهداء، وأداء الأمور التي يقصد منها التقرب بها إلى الله تعالى أمور عديدة:

### أولا: اعداد أماكن الوضوء

تجمع الزائرين أمام أماكن الوضوء وقضاء الحاجة والغسل وتنظيف ما يحتاج إليه الزائر، مع مراعاة الأمور الصحية والنظافة وطهارة الماء كثير، وضع مخازن المياه الكثيرة والكبيرة التي تكفي لموسم الزائرين.

فضلاً عن ذلك تنسيب عامل أو أكثر ملتزم نظافة تلك الأماكن وادامتها وخدمتها سواء كان متبرعا بعمله كما حدث في السنوات السابقة حملات الخدمة من المجتمع الإيراني التي توزعت على طول الطريق وداخل المدينة أو مستأجرا في أوقات الازمة وشدة الزحام فيها.

ولابد من أخذ الحيطة والحذر غلب القدر مع انتشار الوباء والامراض بأنواع مختلفة وانتقالها والوقاية من ضررها وحمل ونقل تلك النفايات إلى أماكن مخصوصة حفاظا على حياة الناس وعدم الأضرار بهم.

فالملاحظ قلة الخدمات الصحية بهذا الجانب ونقص المياه وعدم كفايتها، ولو بإعداد حاويات الماء الكبيرة وخصوصاً في الطرق الخارجية والبعيدة نوعاً ما عن المدن.

والمعالجات لمثل هذه الحالات، هو تشكيل لجان خاصة ومجموعة طواريء لنقل الماء والمعالجات لمثل هذه الحالات، هو تشكيل لجان خاصة ومجموعة طواريء لنقل الماء، والمحالة، ورفع الضرر عنهم عاجلاً، ولو بالاستعانة بالطائرات المعدة لنقل خزانات الماء،



واطفاء الحريق ونحوها للوصول المياه إليهم.

والالتفات لهذا الجانب مهم، وضروري جداً، ولا سيما في أيام الذروة وشدة ازدحام الناس، وهي من اليوم الخامس عشر، وإلى اليوم الثاني والعشرين من صفر.

ولا يفوت الباحث التنبيه هنا إلى تجنب حالة معينة، وهو عدم الاسر اف في الماء وتلفه بدون مبرر، ولا غاية فيه، فوصايا الشريعة بحفظ الماء وعدم تلفه وقلة استعماله إلا عند الحاحة.

وهنا القول أما كراهة الافراط والاكثار من استعمال الماء أو حرمة الاسراف فيه. (الكعبى: ٣٤٠)

روى محمد بن يعقوب، عن على بن إبراهيم، عن أبيه، وعن محمد بن إسهاعيل، عن الفضل بن شاذان، عن حماد، عن حريز، عن زرارة، ومحمد بن مسلم، عن أبي جعفر قال: (إنَّمَا الوضوء حد من حدود الله ليعلم الله من يطيعه، ومن يعصيه، وإنَّ المؤمن لا ينجسه شيء، إنَّما يكفيه مثل الدهن). (الكليني:٣/ ٢١/ ٢، الصدوق: ١/ ٢٥/ ٥؛ الصدوق: ٢٧٩/ ١ الباب ١٨٩؛ المفيد: ١/ ١٣٨/ ١٣٨٠؛ العاملي: ١/ ٩٩٦؛ ١/ ٣٤١ العاملي: ٢ - ١)

فللهاء المستعمل عند الطهارة حدود وكميات معينة لا يتجاوزها ويسرف مها ويتعدى عن حقه.

روى الكليني عن على بن محمد وغيره، عن سهل بن زياد، عن محمد بن الحسن بن شمون حماد بن عيسي، عن حريز، عن أبي عبد الله الله علي قال: (إن لله ملكاً يكتب سرف الوضوء كما يكتب عدوانه) (الكليني: ٣/ ٢١/ ٣؛ العاملي: ١/ ٥٩٦/ ١ ٣٤١ العاملي: ٢ - ٢)



بل قلة استعمال الماء والمحافظة عليه، وعدم اتلافه، هو التزام بسنة النبي محمد على الله عنه الله عنه الله على الم وهديه.

روي محمد بن علي بن الحسين قال:قال رسول الله كالله الله الله على بن الحسين قال:قال رسول الله كاله الوضوء مد، والغسل صاع، وسيأتي أقوام بعدي يستقلون ذلك، فأولئك على خلاف سنتي، والثابت على سنتي معي في حظيرة القدس). (الصدوق: ١/ ٥٠/ ٢؛ العاملي: ١/ ٥٩٥؛ ١/ ٢٤٠ العاملي: ٥٠- ٢)

المد قدر تقريبا ثلاثة أرباع الكيلو وزنا، والصاع كيل أو وزن ثلاث كيلو تقريبا.

### ثانياً: إداء الصلاة في أوائل أوقاتها

فينبغي للمسلم، ولا سيما الزائر منهم المحافظة على إقامة الصلاة وامتثالها في أول وقتها بل الاهتمام بصلاة الجماعة في الأماكن العامة أو الخاصة، والتي لا تضر بحركة الزائرين وإقامة شعائرهم.

أَنَ مِن المعروف أَنَّ الصلاة عمود الدين إِنْ قبلت قبل ما سواها، وإِنْ ردت رد ما سواها، وهي معراج المؤمن وصلة العبد بربه.قال تعالى: ﴿حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ لللهِ قَانِتِينَ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُواْ اللهِ كَمَا عَلَمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٢٣٨/ ٢٣٨)

قال عز وجل: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾ (المؤمنون: ١-٤)

إلى غير ذلك من الآيات التي تحث وترغب المؤمن بالصلاة والمحافظة عليها، وأنَها قربان كل تقى.

وبالأخص صلاة الجماعة تماماً أو أداء قصراً للمسافر الذي قطع وقصد المسافة



الشرعية فإنَّ الاهتمام بها اهتمام بتعاليم الدين.

ومع الصلاة والزائر في ضيافة أبي عبد الله الحسين الله لا يترك الصلاة بل يهتم بها، وهناك حالة ثالثة مهمة لا يستخف ما، ولا يتهاون بحقها، فأنَّ ذلك من الاستخفاف من المحرمات وكبائر الذنوب عند الله. (الكعبي: ٣٤٥)

روي محمد بن يعقوب، عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر الله، قال:قال: (لا تتهاون بصلاتك، فإن النبي الله قال عند موته: ليس مني من استخف بصلاته، ليس منى من شرب مسكراً، لا يرد على الحوض لا والله). (الكليني: ٣/ ٢٦٩/ ٧؛ العاملي: ٤/ ٣٢؛ ٣/ ١٥ العاملي: ٩)

فالمعاصي متقارنة في العقوبة حرمان الورود على الحوض يوم القيامة، وهي التهاون في الصلاة الواجبة والمستحبة وشرب المسكر، ونفى كمال الإيمان منه.

روى الكليني، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان بن يحيى، عن العيص بن القاسم قال:قال أبو عبد الله الله الله الله الله الله على الرجل خمسون سنة، وما قبل الله منه صلاة واحدة، فأي شيئ أشد من هذا، والله إنَّكم لتعرفون من جيرانكم وأصحابكم من لو كان يصلي لبعضكم ما قبلها منه لاستخفافه بها، إنَّ الله لا يقبل إلا الحسن، فكيف يقبل ما يستخف به؟!(الكليني: ٣/ ٢٦٩ / ٩؛المف يد: ٢/ ٢٤٠/ ٩٤٩؛ العاملي: ٤/ ٣٢٣٣/ ١٥ العاملي: ٩)

والوجدان شاهد على انطباق ذلك على بعض الزائرين، بل أغلب مع كبر السن والجهد والتعب لهم وهم كما في الرواية معروفين. وأمثال من يستخف بصلاته لا ينال شفاعة الأئمة الاطهار.

روى الكليني عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن إسهاعيل، عن

أبي إسماعيل السراج، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال:قال أبو الحسن الأول الله إلى إسماعيل السراج، عن ابني، إنه لا ينال شفاعتنا من استخف بالصلاة). (الكليني:٣/ ٢٧٠/ ١٥؛ العاملي:٤/ ٣٢،٣٣/ ١٥ العاملي:٩) ورد هذا المضمون عن الإمام أبي عبد الله الصادق الله وغيره من المعصومين.

وهناك أخبار أخرى بهذا المعنى يمكن مراجعتها في المصادر. (الكليني: ٣/ ٢٧٠/ ١٥؛ العاملي: ٤/ ٣٤،٢٣/ ١٥ العاملي: ٩)

فالصلاة تقام في الأماكن العامة والخاصة مفرد أو جماعة، ولكن بشرط أن لا تزاحم حركة الزائرين، وتؤدي إلى ازهاق نفوسهم واختناقهم وما إليها، فالوقت موسع إداء الواجب، وأداء الزيارة مندوب، ومستحب يمكن أنَ يتأخر قليلاً بعد الصلاة.

وحل مثل هذه الإشكالية تأدى الصلاة جماعة في أماكن لا تنافي حركة ومشي وأداء شعائر الحسينية، ومسيرهم وعدم خلق الأبواب، وبقاء طريق مفتوح لمن يريد الخروج بعد اكهاله العمل، فإن وضع الحواجز، وغلق الأبواب لفترة طويلة فيه من الضرر الكبير، والقاعدة تقول: (لا ضرر ولا ضرار في الإسلام) (البجنوردي: ١/ ٢٠٨) وإن كان الضرر كل شيء يقدر بقدره، وحالته وظرفه الخاص به.

وأخيراً وليس آخرا كراهة الصلاة في الشوارع والطرق السالكة لمسير الناس إلا بعد توقف السير والمشي فيها وقطع الطريق.

قال المحقق الحلي: (وتكره الصلاة: وجواد الطرق...). (الحلي: ١/ ٧٧)

وهنا وظائف أخرى في تطبيق الصلاة وقاعدة الضرر، والتزاحم بينهما مع الوجوب لهما عملين، والحكم العقلي شاهد على تقديم الأهم على المهم، ولا يعرف عملاً أهم من الصلاة.



#### ثالثا: المحافظة على الواجبات الأخرى

يطالب الزائر بمجموعة من الواجبات الشرعية على اختلاف أنواعها البدنية والمالية والاجتهاعية، فعليه امتثالها من وجوب أداء الصوم والزكاة والخمس والحج الواجب العيني عليه، والمهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وواجبات اجتماعية من نفقة النفس والزوجة والاقارب وغيرها.

ويكفى شاهد على ذلك بعدم تحقق الضرر على التزام آخر لدية واجباً عليه فامتثاله طاعة ويؤجر عليه.

وأفضل تطبيق على ذلك هو مضمون الزيارة المأثورة لسيد الشهداء اللله:

(أشهد أنَّك قد أقمت الصلاة، وآتيت الزكاة، وأمرت بالمعروف، ونهيت عن المنكر، وأطعت الله ورسوله حتى أتاك اليقين..) (ابن طاووس:٢/ ٦٣؛ الكفعمي:٣٨٨؛ الأميني: ٦٠)

### المطلب الثاني

## قاعدة نفى الضرر والأمور الاجتماعية في زيارة الأربعين

عند تطبيق قاعدة نفى الضرر في شؤون الاجتماعية كثيرة واسعة تحتاج إلى دراسة معمقة واقعية وفعليه والبحث مجرد طرح المقترحات لدراستها.

لابد من إبقاء ممرات خاصة وسالكة مفتوحة طول أيام المناسبة، وهي لا تضر بحركة الزائرين مفتوحة غير مغلقة لحالات الطوارئ واخلاء المصابين والجرحي وحالات الحريق واسعاف المحتاجين. وعدم قطعها واغلاقها وهكذا تأمين خطوط كهرباء للطواري، ولو في النفاق والسرداب وتحت الأرض، وهي مهمة من أجل حفظ الحياة للمنتسب والزائر، ولا سيما مع شدة الزحام وضيق الطرق فقد مرة حالات أنَّ سيارات

الإسعاف ليس لها طريق للوصول للمشفى.

وحدثت حوادث وطواري والاخوة الإداريين يعلمون بذلك وضرورة أنقاض الأرواح والحر تكفيه الإشارة.

وإبقاء مستشفيات معدة استقبال المصابين أو مركز طبي قريب جداً ومنه ينقل إلى مكان آخر.

فقد وجد في الحرم المكي والمدني أن نقل الخدمات كلها في الانفاق تحت الأرض.

من آداب الزيارة ومحاسنها خفض الأصوات المنكرة والعالية إلا بذكر الله والدعاء ويرجى خفض أصوات مكبرات الصوت العالي المنتشرة في الأماكن العامة والخاصة والمواكب الخدمية والسيارات والآلات، ولا سيها في الاحياء والمدن السكنية وتقليل صوت التسجيل لما له من ضرر كبير جداً على الكبار والمريض والنائم والطفل والضوضاء على الآخرين، فالهدوء له أثر في قبول الأعهال، والتوجه بالعبادة، بل حتى في أوقات الصلاة يبقي التسجيل بصوت عالي، ولا يجول لذكر الله من الآذان والقرآن والدعاء وهي وسائل تقرب لله و تذكر بالله تعالى.

قال تعالى: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْخَمِيرِ ﴾ (لقهان: ١٩) وقال عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ إِنَّ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهُرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ إِنَّ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهُرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ إِنَّ اللَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ عَندَ رَسُولِ الله اللهِ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ الله اللهِ قُلُوبَهُمْ لِللَّقَوْمِ لَهُ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (الحجرات: ٢-٣)

من الأمور المهمة في تطبيق قاعدة نفي الضرر مع مناسبة زيارة الأربعين هو عدم التزاحم والتدافع والضرب حول الضريح المقدس أو في الصحن الشريف أو عند

الدخول في الأبواب للحرم المقدس، فالمشى والزيارة مستحب، والتقبيل مندوب ولكن حفظ النفس والأطراف والأعضاء واجب ودم المسلم محترم بل أمواله وأعراضه وستره واجب وعدم هتك حرمته والاعتداء عليه. فأن حرمة المؤمن أشد من حرمة الكعبة المشرفة. وتدل عليه الروايات الكثيرة بهذا المعنى.

فالمشى والحركة إلى الأفراد والجماعات والمواكب والآليات بنظام وانسيابية عالية وهدوء حتى أداء الشعائر للزائرين يثمر الامن والأمان لهم ولا يعرض أحدهم للخطر والضرر المنفي بقول: (لا ضرر ولا ضرار في الإسلام). (البجنوردي: ١ / ٢٠٨) وينبغي التنبيه على أمور بهذا المعنى:

اولاً/ عدم التدافع والتزاحم عند توزيع الخدمات من طعام وفواكه وافرشة وغيرها للزائرين.

واستلام ما يحتاج لأكله وما يسد به حاجته ولا يؤخذ أكثر من ذلك يدخره أو يحمله معه، وعدم رمي الزائد في الطرق والشوارع والأماكن العامة بل وضعه في محله لما في ذلك من ضرر على البيئة بل الصحة ويحقق الاسراف في الطعام المنهى عنه بل حرمة الاسراف في الطعام ولو حفظ لعلف الحيوان والطيور ونحوها.

وضع الظروف والاغلفة في محلها الخاص بها ولا سيها اغلفة وقشور الفواكه وما إليها من قناني الزجاج لما فيه من ضرر على الماشي والسيارات ونحوها. والأمر من الشارع بعزل الأذى عن طريق المسلمين.

روى عن أنس بن ملك قال: كانت شجرة تؤذي الناس فأتاها رجل فعز لها عن طريق الناس قال:قال:نبي الله على فلقد رأيته يتقلب في ظلها في الجنة.

روي عن أبي الدرداء عن النبي على قال:من أخرج من طريق المسلمين شيئا يؤذيهم



كتب الله له به حسنة، ومن كتب له حسنة أدخله بها الجنة.

رواه الطبراني في الأوسط ولفظه في الكبير عن النبي على قال: من أخرج من طريق المسلمين شيئاً يؤذيهم كتب الله له به مائة حسنة ولم يرد.

روي عن أبي شيبة المهري قال:كان معاذ يمشى ورجل معه فرفع حجرا من الطريق فقال:ما هذا قال:سمعت رسول الله على يقول:من رفع حجراً من الطريق كتبت له حسنة ومن كانت له حسنة دخل الجنة. (الهيثمي:٣/ ١٣٥)

ثانياً / الاعتناء بالتنظيف والادامة والمحافظة على ما يحتاجه الزائر من لآلات لطعامه وشرابه ومنامه وخدماته، في الأماكن العامة والخاصة وفي الهيأة والمواكب الخدمية بل المضايف والدور الخاصة والفنادق والمخيات بالتعقيم والتنظيف والعرض لأشعة الشمس وغيرها.

وهنا لابد من تقديم الشكر والاعتزاز لما تقدمه العتبات المشرفة والعتبتين من التبرع بالتنظيف لكافة أنواع الافرشه والمعدات في المواكب الحسينية قبل موسم الزيارة وهذه خطوة مباركة.

ثالثاً / وهنا التفاتة مهمة علمية وتحتاج إلى مزيد عناية بل مساعدة وتكثيف الجهود حولها من أصحاب المواكب الخدمية العامة وضع لجان تفتيش وفحص ومتابعة طبية وعلمية ولا سيها أخبارهم عند تجديد إجازة الدخول إلى المدينة القديمة في ذلك.

والحديث النبوي يقول: (كلكم راعي وكلكم مسؤول عن رعيته) (السيوطي: ٢/ ٣٨٩ ح. ١٣٧٠) فالرعاية للزائر من حين دخول الحدود العراقية البرية والجوية وإلى رجوعه لوطنه ولا يتعرض لضرر ولا اذى وإن كان في ذلك جهد كبير ويحتاج لمضاعفة الجهود له.

فهم ضيوف الله وضيوف الأئمة الاطهار ومن يسر بهم النبي وعلى وفاطمة ودعى لهم الامام جعفر بن محمد الصادق الله اللهم ارحم تلك الوجوه التي تقلبت على قبر أبي عبد الله...) (القمى:٥٤)

ومن المهم في تطبيق قاعدة نفي الضرر في زيارة الأربعين هو عدم قطع الطرق وضع الحواجز في الشوارع، ومنع المارة من دون ضرورة في ذلك، مثل الحواجز الأمنية والتفتيش والمراقبة بل قطع الطرق من أجل توزيع بعض الخدمات البسيطة وهي أمور مندوبة، ولكن تصل إلى مزاحمة حق المارة، وعدم التمكن من الحركة والسير لا في الأرصفة ولا في الشوارع، بل هنا ظاهرة أخرى اجتماعية وهي ركون، وإيقاف الآلات والسيارات بل وضع الخيم والصواوين في الشارع وليس على جوانب الطريق، بل يحرم التصرف في مال غيره، وأملاك الناس في طول الطريق إلا مع الاذن أو الاباحة لذلك.

روي الكليني، عن على بن إبراهيم، عن صالح بن السندي، عن جعفر بن بشير، عن عيسر الفرا، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله الله قال: (أربعة لا يجزن في أربعة:الخيانة، والغلول، والسرقة، والربا، لا يجزن في حج، ولا عمرة، ولا جهاد، ولا صدقة). (الكليني:٥/ ١٢٤ ح٢؛ القمي:٣/ ٩٨ ح ٢٥؛ الصدوق:١٠٢١؛ الطوسي: ٦/ ٣٤٨/ ١٨٦؛ العاملي: ١٧/ ٣١٢) فالشعائر الدينية لا تجتمع من المحرمات ومنها السرقة والربا والغلول والخيانة في أموال الناس، ولا تصدر من الزائر الحسيني.

رابعاً/ ومن ضرورات زيارة ألاربعين توفر وتكثيف الجهد الطبي في كافة الكوادر الصحية وشعبة الطواري، بل مراكز الإسعاف الفوري، المنتشرة في أيام زيارة صفر في يوم الأربعين وفي الطرق الخارجية لمعالجة حالات الطواري وكشفها أولاً بأولٍ.

بل تشكيل لجان متابعة وتفتيش على الأدوية التي توزع على الزائرين ومعرفة توفر



كافة المواصفات الطبية فيها.

فالضرر كبير والمواجهة صعبة بين القوة البيضاء وقوة السواد والبلاء.

ولا يفوتنا وصية الرسول ﷺ: (فر من المجذوم فرارك من الأسد) وما وصى به الوقاية خير من العلاج.

ومن مهما قاعدة نفي الضرر في زيارة الأربعين، معالجة الضرر من وسائل النقل للزائرين على اختلاف أنواعها ومشخصاتها.

خامساً / وأخيراً وليس آخراً:نحتاج إلى وضع كامرات مراقبة على الطرق الخارجية والداخلية لتحديد سرعة السير المركبات وحمولتها.

وتوجيه النصيحة بل التبليغ والتعهد من الأخوة السائقين في الطرق العامة والخاصة لكافة الآلات بأن أرواح الناس أمانة في رقبتكم يجب عليكم حفظها بل حفظ المال العام والخاص واجب.

فلا تفرط في السرعة والسير بجنون ولا تزاحم غيرك لكونه غير منتبه وتحدث كارثة لا سامح الله.

فتأخير دقائق قليلة غير مانع بعد الحوادث المؤسفة التي تؤدي بالضرر لعدم الرجوع لك ولا من معك.

ولا تنسى فأن العجلة من الشيطان والتأني من الرحمن.

وهنا مشكلة ولا علاج لها بل لها علاج ولا من ناصح أو مهتم بذلك ولا ملتفت لمساعدة الزائرين؟



والنائر والطرة

والزائر بين السندان والمطرقة؟ في وسائل النقل الخارجي في دخول المدينة لأداء الشعائر الحسينية والخروج عند الرجوع.

من فتح الطرق الواسعة والشوارع لتكفي لتحمل هذا الجم الغفير من المؤمنين على اختلاف مشاربهم وصحتهم واحتياجاتهم العامة والخاصة.

ولقد نرى بالوجدان وهو غير خافي على الأخوة المسؤولين سواء الحكومي أو المدني بأن المرفأ والكراجات أيام الزيارة ولسنين متعددة هي تراب من دون أي خدمات فيها أين قاعدة نفي الضرر عن الزائر في مقبرة سيد جودة وهي تراب يصل فيها إلى قمة الرأس؟

بل زحام السيارات على اختلاف اتجاهاتها لها منفذ واحد للخروج ولها منفذ واحد للدخول، ولو حدث أن عطلت فيه احدى الآلات أو حدث اصطدام مع اخر ينقطع السير لساعات ويتوقف النقل..

ومتى تنحل مشكلة نقل في السيارات الكشفة بل الجهد العسكري المساند للجهد المدني والحكومي في اخلاء ونقل الزائرين.

فيحط الضرر ثقله بل أضرار في قطع الزائر مسافات بعيدة والنقل بالآلات مرتين للوصول إلى تجمع وسائل النقل وبدون مساعد بل ولا مدرج ولا مصعد في هذه السيارات، وإلى متى تكون المأساة في كل سنة.!!!؟؟؟

ومعالجة كل ذلك أمر بسيط وسهل هو التعاقد ولمدة يومين مع شركات نقل بإعداد منشآت جامعة للشرائط السلامة عالمية لنقل الزائرين يومين فقط في السنة والأجور من الزائر يدفع ولا شيء على الجهات الأخرى.



بل يتقدم الاسطول النقل في العتبات الشريفة من الاليات على اختلاف صنوفها وأنواعها من العتبتين في كربلاء والعتبة العلوية والكاظمية وسامراء وإخراج الجهد وسائل النقل لتخفيف ازمة النقل وقلة الضرر الحاصل عليهم من هذا الجانب وإلى الله المشتكى وعليه المعول في الشدة والرخاء.

# المطلب الثالث إشكالات قاعدة نفي الضرر والاجابة عنها.

وفي موضوع تطبيق قاعدة نفي الضرر، تواجه الباحث إشكالات علمية وينبغي الإجابة عنها؟

زعم بعض المشككين أن قاعدة نفي الضر (الزحيلي: ١/ ٢١٤) شاملة وتنطبق على زيارة الأربعين، لأن في زيارة الأربعين ايذاء للنفس بالمشي لمسافات طويلة وأضرار بالمال في نفقات النقل، والمستفادة من مضمون الحديث النبوي: (لا ضرر ولا ضرار في الإسلام). (الصدوق: ٤/ ٣٣٤، ح ٧١٨٥؛ العاملي: ٢٦/ ١٤) فالاستناد لهذا المضمون ينتج كون الضرر البدني والمالي والاقتصادي متحقق في ذلك وهو مرفوع عن المؤمنين منة من الله بهم.

وهذا الاشكال يمكن رده:

# الجواب الأول:

أَنَ قاعدة نفي الضرر، إنها تنفي الفعل الذي يوجب الضرر بفعله، وهو معتبر شرعاً، ومجعول في الشرع، بمعنى أنَ ما يكون من امتثال الافعال ضرراً على أحد من الله أو من العباد منفي شرعاً، وغير مجعول لله، ولا ممضى عنده في أصل التشريع وبعده.



(المراغي:١/ ٣٣٣) وهذا لا يقتضي الًا عدم جعل الأحكام الضررية ورفع الحكم المجعول إذا لزم منه الضرر، نعم لو حمل لفظ (لا) في قوله ( لا ضرر) على نفى الحقيقة ادعاء بلحاظ نفى الحكم الثابت أو المناسب للضرر المنفى كما ذهب اليه الخراساني (الخراساني: ٣٨١) كان اللازم الحكم بعدم جواز السير لمسافات بعيدة خمسة عشر يوم أو أقل أو أكثر من ذلك حيث يكون ضرراً مطلقاً وهذا أخص من المدعى إنْ تم مبناه. (العاملي: ١/ ٢١٥)

# الجواب الثاني:

أنَّ قاعدة نفى الضرر على الرأي المشهور في مدلولها مختصة بالإلزاميات، ولا تشمل المباحات والمندوبات من أنَّ رفع الحكم الذي يتأتي من قبله الضرر للامتنان، ولا منة في رفع المندوبات؛ لأنَّ المندوبات لا إلزام فيها بل ترغيب من المكلف بالفعل لينال ثواب من الله تعالى عليه، ومن ارتفاع الضرر موضوعاً مع الترخيص في الترك (النراقي: ١/ ١٨٩)، كما صرح به الأنصاري (الانصاري:١٢؛ الانصاري:٣٧٥) في رسالة الضرر إذ يقول ( إن إباحة الضرر بل طلبه استحباباً ليس حكماً ضررياً، ولا يلزم من جعله ضرراً على المكلفين ليكون مرفوعاً بالقاعدة (.(الانصاري:١٢؛ الانصاري:٣٧٥) فإذا كان العمل المستحب في زيارة الأربعين ضرراً فهو كراهة وغير محرم، بل مستحب؛ لأن كل الأعمال فيها مشقة سواء كان في دفع المال أو تعب أو عناء أو ضرر مالي أو بدني أو نفسي.

ومن أن الظاهر من أدلة القاعدة عدم كون جعل الشارع سبباً قريباً لألقاء المكلفين في الضرر، وهو إنها يكون سبباً كذلك إذا كان حكمه الزامياً؛ لأن لإلقاء في الضرر لو كان الحكم غير الزامي يكون مستنداً إلى اختيار المكلف، ورغبته في الثواب لا الى جعل الشرع، واعتباره، ومن وقوع المندوبات الضررية بكثرة فائقة في الشرع، وذلك علامة اختصاص القاعدة بغير المندوبات والمكروهات والمباحات، بل الوجوب والحرمة. (النراقي:٢٨٩)

وخلاصة القول قاعدة نفي الضرر في الأحكام التي فيها وجوب الفعل أو تركه والزيارة من المندوبات تابعة إلى اختيار المكلف ورغبته بالفعل. وبعبارة أخرى:الضرر الواقع بالفعل تارة بالنفس والمال والعرض وأخرى يقع على غيره وهو محرم وهو مورد البحث ومحله وقوع الضرر على غيره دون محل الاشكال، ومن المعروف أن الاشكال ينظر لحالة ومحل البحث لوقوع الضرر على غيره.

وربها يزاد هنا وجه اخر:وهو أن كون عدم جعل الحكم الضرري إحداثاً وإبقاءً للامتنان يقتضي جواز أن يؤذي الأنسان نفسه، ويضرها بغير الدماء وازهاق النفس فإن منعه عن ذلك خلاف الامتنان بخلاف أضرار الغير، فإن في رفعه كهال السنة بانتظام أمر النوع. (حسن: ١/ ٢٧٦)

# الجواب الثالث:

إنّ المقصود من مفاد قاعدة نفي الضرر؛ هو أنّ المرفوع بقاعدة نفي الضرر اليوعي العبادات والمعاملات والشؤون الاجتهاعية، هو الضرر الشخصي لا الضرر النوعي الغالبي، بمعنى أنّ الحكم في المورد الخاص مثلاً المشي لزيارة الحسين المن ضرر عليه فلا يفعله، إذا لزم من فعله الضرر على شخص يرتفع عنه دون كلية الضرر على الآخرين، ودون كلي الأشخاص. (البجنوردي: ١/ ٢٣٧) ولا اشكال في أنّ قطع المسافات البعيدة ماشياً ضرراً إذ تورم قدميه وادمائها، ولكنه ليس مضراً لكافة الناس، وهناك طاقة من الشباب قادرة على قطع المسافات البعيدة فلا يكون منهياً على الأطلاق؟ بل اللازم لو استفيد النهي والكراهة من القاعدة أنّ يكون الفعل يكون ضرراً مطلقاً فلا يتم القول بالإشكال في تطبيق قاعدة نفي الضرر في زيارة الأربعين، بأنها تتضمن الضرر والإيذاء للنفس، والإيذاء، والضرر محرم شرعاً وعقلاً.





### النتيحة:

أن الضرر الحاصل في زيارة الأربعين له مراتب ودرجات تختلف باختلاف الأشخاص والزمان والمكان وما يحيط بالمكلف، وهناك ضرر يتحمل من شخص دون ضرراً غير متحمل من فرد أخر، فتحمل الضرر الشخصي أو على غيره تارة يتحمل عليه الضمان وأخرى لا يترتب عليه ضمان شرعى بل عرفي أو قانوني أو عشائري وغيرها.

# نتائج البحث

تدور محاور البحث حول تطبيق قاعدة نفى الضرر على موضوعات زيارة الأربعين وإعطاء فكرة مختصرة حول دليل قاعدة نفي الضرر من الروايات وظواهر بعض الآيات.

وتطبيق قاعدة نفي الضرر على بعض الواجبات العبادية في مناسبة زيارة الأربعين من توفر أماكن الوضوء والغسل والتنظيف وأهمية الصلاة والمحافظة عليها، ولا سيما إقامة وحضور صلاة الجماعة وباقى الواجبات الشرعية الأخرى.

ثم تطبيق قاعدة نفى الضرر والأمور الاجتماعية التي يحتاجها الزائر من النقل وخدمات الصحة والاستراحات وعدم التصرف في الأملاك العامة والخاصة إلا بأذن صاحبها. وتجنب المحرمات من الاختلاط والنظر المحرم وغيرها.

والاعمال التبرعية وتقديم الطعام وعدم التزاحم والتدافع عليه لما في ذلك من الضرر وعدم تناول واستلام أكثر من حاجته ورميه في المخلفات لما في ذلك من هدر المال العام والاسراف المنهى عنه.

وأخيرا هناك إشكالية في الاستدلال بقاعد نفي الضرر في المندوبات وهي جارية في الواجبات والمحرمات والموضوعات التي يتعلق بها حكم الزامي. وقدم البحث عدة مقترحات ومعالجات لأغلب هذه الإشكاليات وأتمنى أن تأخذ بنظر الاعتبار من الاخوة الأعزاء الإداريين والمسؤولين على ملف زيارة الأربعين.

وهي مجرد الفات وجهة النظر فقط وهم أعلم بالحال واعرف بالحل ولكن الحر تكفيه الإشارة.

#### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- ١. أثر القرآن الكريم في علم أصول الفقه، أطروحة دكتوراه، وفقان خضير محسن الكعبى، كلية الفقه، جامعة الكوفة سنة: ٢٠٠٩م.
  - ٢. أدب الزائر لمن يمم الحائر، عبد الحسين الأميني (بيروت- لبنان).
  - ٣.الاستبصار: محمد بن الحسن الطوسي (ت: ٢٠ هـ) (دار التعارف-بيروت).
  - ٤. إقبال الأعمال: على بن طاووس (ت: ٦٦٤هـ) (دار إحياء التراث العربي- بيروت).
- ٥.إيضاح الفوائد:فخر المحققين، محمد بن الحسن الحلي(ت: ١٧٧هـ) (المطبعة العلمية قم).
  - ٦. بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي (ت:١١١١هـ) (المكتبة الإسلامية طهران).
- ٧.البرهان في تفسير القرآن:هاشم البحراني(ت:١١٠٧هـ) (مؤسسة البعثة-قم/ ط١/ ١٤١٥هـ).
  - ٨.البلد الأمين، إبراهيم الكفعمي (بيروت- لبنان).
- ٩. تفسير العياشي: محمد بن مسعود العياشي (ت:ق٣هـ) (المكتبة العلمية الإسلامية طهران)
  - ١٠. تهذيب الأحكام: محمد حسن الطوسي (ت: ٢٠٤هـ) (دار التعارف- بيروت).
    - ١١. بيان الأصول: صادق الشيرازي (النشر الإسلامي-قم).



- ١٢. الخصال: محمد بن على الصدوق (ت: ٣٨١هـ) (جماعة المدرسين-قم/ ١٤٠٣هـ).
- ١٣. الجامع الصغير، جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت: ١١٩هـ) (دار الفكر - بيروت، ط١/١٠٤١هـ).
- ١٤. دعائم الإسلام:القاضي النعمان بن محمد التميمي (ت:٣٦٣هـ) (دار المعارف-القاهرة/ ١٣٨٣هـ).
- ١٥. الرسائل الفقهية: الأنصاري مرتضى (ت:١٢٨١هـ)، تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، (الطبعة:الأولى/ ١٤١٤ هـ، المطبعة:باقري-قم/ الناشر:المؤتمر العالمي بمناسبة الذكرى المئوية الثانية لميلاد الشيخ الأنصاري).
- ١٦. شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: المحقق الحلي، جعفر بن محمد الحلي (ت: ۲۷٦هـ)، (دار الأضواء- ببروت، ط٢/ ١٤٠٣هـ).
- ١٧. ظاهرة المنكرات وأثرها في المجتمع، الأستاذ الدكتور وفقان خضير محسن الكعبي دار العارف- بيروت،ط١/ ١٩٠٢م).
- ١٨.علل الشرائع:محمد بن على الصدوق (ت:٣٨١هـ) (المكتبة الحيدرية-النجف/ ١٣٨٥هـ).
- ١٩. العناوين الفقهية: الحسيني المراغي، السيد مير عبد الفتاح (ت:١٢٥٠هـ)، تحقيق:مؤسسة النشر الإسلامي (الطبعة:الأولى (١٤١٧هـ) الناشر:مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة).
- ٠٠. عوائد الأيام: المحقق النراقي احمد (ت:١٢٤٤هـ)، تحقيق: مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية (الطبعة:الأولى:١٤١٧هـ - ١٣٧٥ م، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي - قم).
- ٢١.عوالي اللآلي، ابن أبي جمهور الأحسائي (ت:٨٨٠هـ) تحقيق:مجتبي العراقي (ط١/٣٠١هـ، سيد الشهداء-قم).



- ٢٢. القواعد الفقهية: محمد حسن البجنوردي (ت: ١٢٦٩هـ)، تحقيق: مهدي المهريزي محمد حسين الدرايتي (الطبعة: الأولى: ١٤١٩ هـ، المطبعة: الهادي، الناشر: نشر الهادي قم).
  - ٢٣. القواعد العامة في الفقه المقارن: محمد تقى الحكيم: (دار المعارف- بيروت- لبنان).
- ٢٤.القواعد والفوائد:الشهيد الأول،محمد بن مكي العاملي (ت:٧٨٦هـ) (مكتبة المفيد قم).
  - ٢٥. الكافي: محمد بن يعقوب الكليني (ت: ٣٢٩هـ) (دار التعارف- بيروت).
- ٢٦. كامل الزيارات: جعفر بن محمد بن قولويه (ت:٣٦٧هـ) (وجداني قم حجري).
- ٢٧. كتاب البيع: القديري محمد حسن، تقرير لما أفاده الأستاذ الأكبر آية الله العظمى الخميني، تحقيق: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني (الطبعة: الأولى: ١٤١٨ هـ المطبعة: مطبعة مؤسسة العروج، الناشر: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني).
- ٢٨. كفاية الأصول: الخراساني، محمد كاظم (ت: ١٣٢٩هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله البيت الله البيت الله البيت الله البيات الله البيات الله البيات الله البيات الله البيات الله البيات الله البياء التراث قم).
- ٢٩. مختار الصحاح: محمد بن أبي بكر الرازي (ت:٦٦٦هـ) (دار الكتاب العربي بروت).
  - ٠٣. مقالات الأصول: ضياء الدين العراقي (ت: ١٣٦١ هـ) (قم، ط١ / ١٤١٤ هـ).
- ٣١. مستدرك الوسائل: حسين النوري (ت: ١٣٢٠هـ) (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث قم، ط ١/ ١٤٠٧هـ).
- ٣٢.الامام محمد الباقرطين: محمد حسين الصغير (مؤسسة العارف- بيروت، ط١/٢٢٣هـ).
- ٣٣. معجم رجال الحديث: السيد أبو القاسم الخوئي (ت: ١٤ ١٣هـ) (مطبعة الآداب- النجف).
- ٣٤. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: علي بن أبي بكر الهيثمي (ت:٨٠٧هـ) (دار الكتاب





العربي- بيروت، ط٣/ ١٤٠٢هـ).

٣٥. المكاسب: الشيخ مرتضى الانصاري (ت:١٢٨١هـ)، تحقيق: السيد محمد كلانتر (الجامعة الدينية - النجف).

٣٦. مشارق الأحكام: النراقي، ملا محمد (ت:١٢٩٧هـ)، تحقيق: السيد حسين الوحدتي الشبيري (الطبعة:الثانية:١٤٢٢هـ:قم - سلمان فارسي).

٣٧. من لا يحضره الفقيه: محمد بن على الصدوق (ت: ١ ٣٨هـ) (دار التعارف - ببروت).

٣٨.النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير، مبارك بن محمد الجزري(ت:٦٠٦هـ) ٣٩. (دار الكتب العلمية - بيروت، ط١/١٤١٨).

٠٤.وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: محمد بن الحسن الحر العاملي (ت:٤٠١١هـ) (دار إحياء التراث العربي- بيروت).

# دور زيارة الأربعين في ترسيخ القيّم الدينية

محمد جواد الدمستاني مركز الغري - بلجيكا

#### algaim5@gmail.com

#### ملخص البحث

إنّ مجموعة القيّم و المباديء الدينية الاسلامية تتجلى في زيارة أربعين الإمام الحسين الله عيث تشاهد الإيهان على وجوه وحركات الزائرين و المضيّفين في المواكب الممتدة مئات الكيلومترات، و القيّم الأخلاقية من نبل و اجلال و احتفاء و استضافة و ترحيب، وكذا تحمّل و صفح و تجاوز عمّا يقع من الأخطاء، و الاجتماعية من إحسان و إنفاق و تكافل، و قيّم الأخوة و المودة، و التعاون، والكرم و الضيافة، و خدمة المؤمنين إلى غيرها من قيّم الدين الأخرى.

والكلام هنا سيكون حول بعض القيّم الدينية التي ترسخها زيارة الأربعين أو التي ينبغي أن ترسخها تلك الزيارة و تعززها و تثبتها أو تزيد في تثبيتها.

إنّ من أهم القيّم الدينية التي ذكرها أهل البيت و كررها النبي و أهل بيته عدة مرات، و في عدة مناسبات، هي السلم و الحرب و الولاء و البراء طبقا لقيّم الحسين و أهل البيت الله.

و أحد الإشارات المهمة في زيارة عاشوراء هي الاستراتيجية و الاستمرارية في الولاء و العداء على أساس أهل البيت الله بمعنى أنّ الأمر يمثل حالة استراتيجية دائمة و ليس تكتيكا مرحليا قابل للتغيير.





و أحد القيّم الدينية التي ترسخها زيارة الأربعين الانصهار في قيّم الدين من ناحية إهمال مكانة و شأن العرق واللون و البلد و اللغة، فهذا المظهر الديني الحقيقي و الأخلاقي و الحضاري يتجلى في زيارة الأربعين أيَّها تجلى، ويجب أن يتجلى في كل أزمنة أعمارنا و امكنتها.

و أحد القيّم الدينية المأمور بها شرعا و التي تخرج النفس من حالة الطمع و الجشع إلى حالة البذل و الكرم هي الضيافة و إطعام الطعام، و الكرم والعطاء ...

ومن القيّم الدينية التي تعززها زيارة الأربعين هي (خدمة المؤمنين) فهي تتجلى في زيارة الأربعين، حيث تتسابق العشائر العراقية و العراقيون إلى خدمة زوار الحسين في مظهر فريد من نوعه على أرجاء المعمورة كلها، ليس في الطعام و الشر اب فقط، بل كثير من الخدمات مثل المبيت ، و الدواء، والاسعافات و التدليك، واستخدام السيارات للنقل مجانا عند كثيرين، إلى غيرها من أنواع الخدمات التي يقدمها الأفراد و المواكب للمؤمنين زوار الحسين الله.

و أهم من كل ذلك إظهار الحبّ و الشوق و التوقير و التعظيم في خدمتهم للزوار و هذا مما تنفر د به هذه البقعة المباركة و خدمتها و لا مثيل له في كل العالم.

الكلمات المفتاحية: زيارة الاربعين ،القيم الدينية ، الاسلام

#### The role of Ziyarte Al-Arba'een in ingraining the religious values.

#### Muhammad Jawad Al-Dimistani

#### Brussels, Belgium

#### **Abstract**

ziyarte AL-Arbaeen, the commemoration of Imam Hussein (peace be upon him), plays a significant role in reinforcing and promoting religious values. The Islamic values and principles are manifested in the faces and actions of the visitors and hosts throughout the hundreds of kilometers of processions. These values include nobility, reverence, hospitality, forgiveness, social welfare, brotherhood, cooperation, generosity, and serving the believers.

One of the important religious values emphasized by Ahlul Bayt and the Prophet (peace be upon them) is the concepts of peace, war, loyalty, and disavowal in accordance with the values demonstrated by Imam Hussein and his family (peace be upon them). The visitation of Ashura signifies a strategic and enduring commitment to loyalty and enmity based on the principles of Ahlul Bayt, representing a constant strategic stance rather than a temporary tactical change.

Another important value reinforced by the Arbaeen visitation is the integration of religious values, disregarding race, color, nationality, and language. This true religious, ethical, and civilized aspect is evident in the Arbaeen visitation and should be reflected in all aspects of our lives.

Hospitality, feeding the hungry, generosity, and selflessness are among the religious values that the Arbaeen visitation highlights. These values

#### 🛶 🚷 المؤتمر العلمي الدولي لزيارة الاربعين

help individuals move away from greed and selfishness towards giving and kindness.

The service to the believers is also a significant religious value emphasized by ziyarte AL-Arbaeen Iraqi tribes and the Iraqi people as a whole rush to serve the visitors of Imam Hussein in a unique and unprecedented manner worldwide. This service includes not only food and drinks but also accommodation, medical aid, transportation, and various other forms of assistance provided by individuals and processions to the visitors of Imam Hussein.

Above all, the expression of love, reverence, and honor in serving the visitors distinguishes this blessed occasion and its service, setting it apart from any other place in the world

Keywords: Ziyarte Al-Arba'een, religious values, Islam

#### مقدمة

من المناسب في ضوء تجربتنا المتكررة لزيارة الأربعين في كربلاء المقدسة، وقراءة زيارات الحسين على في مواطنها ومناسباتها، أن نكتب شيئا عن ذلك الدور الذي نراه واضحا في زيارة الأربعين.

إنّ مجموعة من القيّم والمباديء الدينية الإسلامية تتجلى في زيارة أربعين الإمام الحسين الله، حيث تشاهد الإيهان على وجوه وحركات الزائرين والمضيّفين في المواكب الممتدة مئات الكيلومترات، والسلم والسلام والاطمئنان والاحترام، والقيّم الأخلاقية من نبل وإجلال واحتفاء واستضافة وترحيب، وكذا تسامح وصفح وتجاوز عمّا يقع من أخطاء، والاجتماعية من إحسان وإنفاق وتكافل، وقيّم الأخوة والمودة، والتعاون، والكرم والضيافة، وخدمة المؤمنين، إلى غيرها من قيّم الدين الأخرى.

والكلام هنا سيكون على بعض القيّم الدينية، التي ترسخها زيارة الأربعين، أو التي ينبغي أن ترسخها تلك الزيارة وتعززها وتثبتها، أو تزيد في تثبيتها.

وسيكون الكلام في أربع نقاط.

# ١. السلم والحرب في زيارة الحسين المليل

إنّ من أهم القيّم الدينية التي ذكرها أهل البيت وكررها النبي وأهل بيته الله عدة من مرات، وفي عدة من مناسبات، هي السلم والحرب والولاء والعَدَاء بمركزية ومحورية الحسين وأهل البيت الله.

السلم والسلام والأمان لمن هو في سلام مع أهل بيت النبي صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ومع الحسين وأولاد الحسين وأنصار الحسين وشيعة الحسين، والحرب والقتال والخصام مع من هو في حرب عليهم.



ليس صدفة ولا اتفاقا طارئا أن يكرر أهل البيت الله جملة (سلمٌ لمن سالمكم، وحربٌ لمن حاربكم)، بل هي استراتيجية وخطة محكمة يُريدون الله من شيعتهم، العمل بها والاهتمام بموضوعها وجعلها منهجا يتبعونه.

وقد وردت هذه الجملة في زيارة عاشوراء في موضعين:

الأول (يا أبا عبد الله، إنّي سلم لمن سالمكم، وحرب لمن حاربكم، إلى يوم القيامة..) (بن قولویه، ص۳۲۹).

والثاني ( إني سلم لمن سالمكم، وحرب لمن حاربكم، وولى لمن والاكم، وعدو لمن عاداكم، فأسأل الله الذي أكرمني بمعرفتكم، ومعرفة أوليائكم، ورزقني البراءة من أعدائكم، أن يجعلني معكم في الدنيا والآخرة..) ( بن قولويه، ص ٣٣٠).

ووردت في في زيارة الجامعة الكبيرة المروية عن الإمام الهادي الله:

( موال لكم ولأوليائكم، مبغض لأعدائكم ومعاد لهم، سلم لمن سالمكم، وحرب لمن حاربكم،..) (الشيخ الصدوق، ج ٢، ص ٣٠٧).

ووردت في زيارة الإمام الكاظم الله: عن أبي الحسن الله: وتقول عند قبر أبي الحسن الله ىىغداد:

(أُشهد الله أني سلمٌ لمن سالمكم، وحربٌ لمن حاربكم، مؤمنٌ بسركم وعلانيتكم، مفوّضٌ في ذلك كله إليكم،..) (بن قولويه، ص ٥٠١).

ويروى عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال لأمير المؤمنين والحسن والحسين اللهِ: (إنَّى سلم لمن سالمكم، وحرب لمن حاربكم ) ( المجلسي - ج ٣٧ - الصفحة ٧٨ ).



وتأكد هذا المعنى بألفاظ متعددة في الروايات، مثل: قول رسول الله ﷺ في أمير المؤمنين ال

(يا على حربك حربي، وسلمك سلمي) (الشيخ الطوسي، ص ٣٩٤).

(حرب علي حرب الله، وسلم علي سلم الله ) ( الشيخ الصدوق ، ص ١٠٥).

( ولي علي ولي الله، وعدو علي عدو الله )( الشيخ الصدوق ، ص ٥١٠ ) .

والعبارة واضحة التقابل بين السلم والحرب، وأنّ الإنسان المؤمن الموالي لأهل البيت السين ينبغي أن يكون حربًا لمن سالم محمدا وآل محمد، وأن يكون حربًا لمن حاربهم، وهذا في حالتي السلم والحرب.

أما في حالة الحرب، فالأمر بين وواضح وبارز، فيجب الوقوف في صفوف آل محمد وحرب أعدائهم، والسلم مع من سالمهم، كأن يكون في عصر أمير المؤمنين فيقف معه في المواقف كلها، بعد وفاة رسول الله في معارك الجمل والنهروان وصفين، أو في عصر الحسين في فيقف معه في كربلاء ضد عدوه، كما كان أصحاب أمير المؤمنين وأصحاب الحسين في في الوقوف معهما والثبات والشهادة.

وفي حالة السلم، أي: الحالة العادية، يعني الالتفاف حول راية آل محمد الله ومناصريهم، والأخذ عنهم ومسالمتهم والتسليم لهم، والتعاون والتضامن معهم، والتهيؤ والاستعداد لأمرهم وندائهم.

وكذلك يعني في حالة السلم، التبرئ من أعدائهم وإنكارهم بمطلق الإنكار القلبي واللساني وحتى الجسدي، والحذر من أعدائهم وأتباعهم، والبصيرة والإدراك في ما يُخطط له أعداؤهم وأعداء شيعتهم.

وهذه السلمية والحرب للمناصرين والمعادين، مطلقة، وتعني في حالة السلم الظاهري، والحرب، على جميع الأصعدة: الاجتماعية والسياسية والعسكرية وغيرها.

وعليه فترتيب وتنظيم الولاء والعداء بمحورية وقيّم الحسين وأهل البيت الله مطلق للموالي في كل مواقعه ومواقفه زائرا كان صاحب الموقف، أو صاحب موكب، أو مقيم مجلس، أو خادما في العتبة، أو إعلاميا أو سياسيا أو غيرها.

وهذا التنظيم للولاء والعداء يرشد إلى التزام قيم ومبادئ الثورة الحسينية، ويعني وضع قاعدة أساس مركزية واستراتيجية في العلاقات والصداقات والولاءات والعداءات في كل الأزمنة والأمكنة عنوانها السلم والولاء لمن والى الحسين وآل محمد والعداء والحرب لمن عادى الحسين وآل محمد والمصالح الشخصية أو الفئوية أو غيرها.

وهي إرادة أهل البيت الله بتأكيد وتكرار وأمر لشيعتهم حينها يقومون بزيارة أهل البيت الله والحسين ويقفون عند قبورهم في معاهدتهم على التزام سلم من سالمهم، وحرب من حاربهم، ووالولاء لمن والاهم، والعداء لمن عاداهم، وحينها يزورون دون هذه المعاني، فليست هي الزيارة التي أرادها أهل البيت الله بل تنقصها روح الزيارة التي هي الأصل.

والروح هو تنظيم السلم والحرب والولاء والعداء بمحورية الحسين وأهل البيت الله و جعله هو المنهج والمعيار وليس شيئا آخرا، وليس الهوى النفسي.

ولعل رواية الإمام الصادق الله تشير إلى الولاء السياسي والولاية السياسية لهم الله في الله العياشي عنه الله (يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة ولا تتبعوا خطوات الشيطان، قال: أتدري ما السلم؟ قال: قلت أنت أعلم، قال: ولاية على والأئمة

الأوصياء من بعده، قال: وخطوات الشيطان: والله، ولاية فلان وفلان)( العياشي، ج ١، ص ١٠٩) المجلسي، ج ٢، ص ١٠٨)

وإحدى الإشارات المهمة في زيارة عاشوراء هي الاستراتيجية والاستمرارية في الولاء والعداء على أساس أهل البيت الله بمعنى أنّ الأمر يمثل حالة استراتيجية دائمة، وليس تكتيكا مرحليا قابلا للتغيير من حال إلى حال، ومن زمن إلى زمن، نتيجة لاختلاف الظروف والأحوال، ولذا كان الخطاب في الزيارة (يا أبا عبد الله إنّي سلم لمن سالمكم، وحرب لمن حاربكم إلى يوم القيامة) (بن قولويه، ص ٣٢٩)

أي: أبدًا ودائمًا، فالمسالمة مع المسالم، والمحاربة مع المحارب، مستمرتان، ويعني امتداد حالة السلم مع الموالين، وحالة الحرب مع المعادين إلى يوم القيامة.

وهذه الحالة من السلم والحرب بمحوريتهم الله مسؤولية عظمى للزائر والموالي لهم الله ولها كلفة في الحياة الدنيا، قد تصل في أعلى مراتبها ومستوياتها إلى الشهادة، وفي أعظم الحالات خسائر في متاع الحياة الدنيا وزخرفها، ولكنها أيضا نعمة عظمى لا يلقاها إلا ذو إيهان قوي وعظيم، وإن لم يستشهد معهم، فالأهم هو اتباع قيمهم ومبادئهم، التي هي مبادئ الدين الحقيقية.

والنعمة العظمى هي في الكينونة معهم، والشفاعة عندهم، والحشر معهم، لذلك هي عند أصحاب البصيرة والوعي، فكانت عند جابر بن عبد الله الأنصاري، ولم تكن عند آخرين كثيرين، ولذا إن زيارة جابر في الأربعين مخلدة في التاريخ، وروايته مصداق واضح وجلي، وحينها أقبل لزيارة الحسين قال: (والذي بعث محمدا بالحق، لقد شاركناكم فيها دخلتم فيه) (المجلسي، ج ٢٥، ص ١٣٣)، وحينها يستفهم متعجبا صاحبه في الزيارة عطية العوفي، فيقول له: (وكيف ولم نهبط واديا، ولم نعل جبلا، ولم نضرب

بسيف، والقوم قد فرق بين رؤوسهم وأبدانهم، وأوتمت أولادهم، وأرملت الأزواج؟) ( المجلسي، ج ٦٥، ص ١٣٣ )، يجيبه جابر بيقين فيقول: سمعت حبيبي رسول الله الله يقول: (من أحبّ قوما حشر معهم، ومن أحبّ عمل قوم أشرك في عملهم، والذي بعث محمدا بالحق نبيا، إن نيتي ونية أصحابي على ما مضى عليه الحسين وأصحابه) (المجلسي، ج ۲۰، ص ۱۳۳)

وفي تاريخ الإمام الباقر الله المروية عنه زيارة عاشوراء، قصة تبيّن الولاء والعَدَاء، فقد روى الكليني في الكافي عن الحكم بن عتيبة قال:

بينا أنا مع أبي جعفر الله والبيت غاص بأهله، إذ أقبل شيخ يتوكأ على عَنزَة له، حتى وقف على باب البيت، فقال: السلام عليك يا ابن رسول الله ورحمة الله وبركاته، ثم سكت. فقال أبو جعفر الله: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته.

ثم أقبل الشيخ بوجهه على أهل البيت وقال: السلام عليكم، ثم سكت حتى أجابه القوم جميعا، وردوالله.

ثم أقبل بوجهه على أبي جعفر ﷺ ثم قال: يا ابن رسول الله أدنني منك، جعلني الله فداك، فوالله إني لأحبكم وأحب من يحبكم، ووالله ما أحبكم وأحب من يحبكم لطمع في دنيا. وإني لأبغض عدوكم وأبرأ منه، ووالله ما أبغضه وأبرأ منه لوتر كان بيني وبينه، والله إني لأحل حلالكم، وأحرم حرامكم، أنتظر أمركم، فهل ترجو لي جعلني الله فداك؟

فقال أبو جعفر الله إِلَيَّ إِلَيَّ حتى أقعده إلى جنبه.

ثم قال: أيها الشيخ إن أبي على بن الحسين الله ، أتاه رجل فسأله عن مثل الذي سألتني عنه، فقال له أبي الله : إن تَمُّتْ ترد على رسول الله على وعلى على والحسن والحسين، وعلى بن الحسين، ويثلج قلبك، ويبرد فؤادك، وتقر عينك، وتستقبل بالروح والريحان مع الكرام الكاتبين، لو قد بلغت نفسك ههنا - وأهوى بيده إلى حلقه - وإن تعش ترى ما يقر الله به عينك، وتكون معنا في السنام الأعلى.

قال الشيخ: قلت: كيف يا أبا جعفر ؟

فأعاد عليه الكلام.

فقال الشيخ: الله أكبريا أبا جعفر، إن أنا مت أرد على رسول الله وعلى على والحسن والحسين وعلى بن الحسين، وتقر عيني، ويثلج قلبي، ويبرد فؤادي، واستقبل بالروح والريحان مع الكرام الكاتبين، لو قد بلغت نفسي ههنا، وإن أعش أرى ما يقر الله به عيني، فأكون معكم في السنام الأعلى ؟

ثم أقبل الشيخ ينتحب، ينشج ها ها حتى لصق بالأرض.

وأقبل أهل البيت ينتحبون وينشجون، لما يرون من حال الشيخ، وأقبل أبو جعفر الله يمسح بإصبعه الدموع من حماليق عينيه وينفضها.

ثم رفع الشيخ رأسه فقال لأبي جعفر الله على ابن رسول الله ، ناولني يدك جعلني الله فداك ، فناوله يده فقبلها ، ووضعها على عينيه وخده ، ثم حسر عن بطنه وصدره ، فوضع يده على بطنه وصدره ، ثم قام ، فقال: السلام عليكم .

وأقبل أبو جعفر هي ينظر في قفاه وهو مدبر، ثم أقبل بوجهه على القوم فقال: من أحب أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة، فلينظر إلى هذا، فقال الحكم بن عتيبة: لم أر مأتما قط يشبه ذلك المجلس ( الشيخ الكليني، ج ٨، ص ١٠٠ ).

ومحل الشاهد في كلام الشيخ الموالي ( فوالله إني لأحبكم، وأحب من يحبكم. ووالله ما أحبكم وأحب من يحبكم، لطمع في دنيا. وإني لأبغض عدوكم وأبرأ منه، ووالله ما

أبغضه وأبرأ منه لوتر كان بيني وبينه، والله إني لأحل حلالكم، وأحرم حرامكم). وفي ترحيب الإمام الباقر اللي له، وتعظيمه، حتى طلب منه القرب وأجلسه إلى جنبه.

وفي الرواية بيان واضح لمحبة أهل البيت لشيعتهم الذين يطبقون توصياتهم ويعملون طبق تعايمهم، ومعاملتهم بالتعظيم والتوقير والاجلال كما فعل الإمام بالشيخ.

## ٢- إهمال الفوارق العرقية والقومية واللغوية والجغرافية

وإحدى القيّم الدينية التي ترسخها زيارة الأربعين، الانصهار في قيّم الدين من ناحية إهمال مكانة وشأن العرق واللون والبلد واللغة والجغرافيا، فهذا المظهر الديني الحقيقي والأخلاقي والحضاري يتجلى في زيارة الأربعين أيّما تجل، ويجب أن يتجلى في كل مراحل أعرارنا وأمكنتها.

هذه القيمة المعنوية والعملية البارزة والظاهرة في الزيارة قيمة دينية أساس، ومن أصول الأخلاق الإسلامية في عدم الفرق بين الناس إلا بتقواهم وأعمالهم الصالحة، وتجاهل الفوارق الشكلية العرقية والقومية واللغوية والمناطقية وغيرها، وقد جاء القرآن وروايات النبي وأهل بيته الله بذلك، قال تعالى ﴿ إِنَّ أَكْرُمُكُمْ عَنْدُ اللهُ أَتَقَاكُمْ ﴾ (الحجرات،:١٣).

ورغم تأكيدات النبي وأهل بيته صلوات الله وسلامه بتوصيات متكررة لهم بمضمون واحد، بعدم الفوارق بين الناس إلا بالتقوي، إلا إنَّ المسلمين عامة، لا زالوا يبتعدون عن تلك القيّم الرئيسة والأسس، وهذه أمثلة من النصوص المتعددة التي ترشد إلى جعل معيار الكرامة هي التقوى، وليس شيئًا آخر:

ورد في خطبة الوداع عن النبي الله الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا لأسود على أحمر، إلا بالتقوى، إن أكرمكم عند الله أتقاكم) (الريشهري، ج ٤، ص ٨٧٧، المنذري، ج ٣، ص ٢١٢).

و عن النبي الشيار إن الناس من عهد آدم إلى يومنا هذا، مثل أسنان المشط، لا فضل للعربي على العجمي، ولا للأحمر على الأسود إلا بالتقوى) (الشيخ المفيد، ص ٣٥٣، ج ٤، الريشهري، ص ٨٧٧) وعن الإمام زين العابدين الله : (لا حسب لقرشي ولا عربي إلا بتواضع، ولا كرم إلا بتقوى) (المجلسي، ج١، ص ٢٠٩، الريشهري، ج٤، ص ٨٧٧).

وقد حققت زيارة الأربعين تقدما في تطبيق تلك القيمة الدينية والحضارية إلى درجة كبيرة، فتلهف قلوب زوار وخدمة الأربعين لكل الزوار، ويتم الترحيب بهم وإكرامهم وتوقيرهم جميعا، وتتلاشى فوارق القوميات والعرقيات والجغرافيا، ويكون المحور الرئيس هو حب الحسين وأهل البيت الله.

وهذا ما يقلق الأعداء ويوجعهم ويقلّب مضاجعهم، ولمثل هذا يجهد الأعداء والمناوئون والمعاندون لمحو الزيارة أو التقليل من شأنها وعَظَمَتِها، ويسعى بعضهم لإلغاء هذه العقيدة العميقة في وجدان الشيعة، ولذا تُعد زيارة الأربعين حقيقة من أهم الأحداث والتجمعات السنوية في العالم، في حين يتم تجاهلها في الإعلام عمدا وقصدا، لطمس معالمها وآثارها، ويقوم الحاقدون بالقتل والتفجيرات لمنعها.

# ٣- الضيافة والإطعام والكرم

وإحدى القيّم الدينية المأمور بها شرعا، والتي تخرج النفس من حالة الطمع والجشع إلى حالة الجود والكرم، هي الضيافة، وإطعام الطعام، والجود، وهو ما نشاهده بزخم في زيارة الأربعين على امتداد المواكب الحسينية والحسينيات.

وبينها تلحظ في كثير من نقاط العالم وأمكنتها، أمثلة للحرص والطمع والجشع، تلحظ في الزيارة مظاهر الكرم والجود والعطاء والسخاء، والشوق لضيافة الزوار، والتسابق على خدمتهم وإطعامهم، والعناية بهم واهتمام على نحو فريد تخلو منه بقاع الأرض الأخرى.

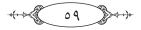
وهذه القيمة الدينية مظهر حقيقي للزيارة الأربعينية، ومن القيّم الدينية المأمور بها وتؤكد إيهان وعقيدة خدمة الأربعين، وأنَّ الله يعوض ما يعطون، ويخلف ما ينفقون، قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿قُلُ إِنَّ رَبِّي يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر له وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين﴾ (سبأ: ٣٩).

وفي حديث رسول الله على: (من صدّق بالخلف، جاد بالعطية) (الشيخ الكليني، ج ٤، ص ٢)، وأمير المؤمنين الله (من أيقن بالخلف، جاد بالعطية) ( الشريف الرضي، حكمة رقم ١٣٨ ؛ الشيخ الصدوق ، ص ٥٣٢ ).

وهذه قضية أساس مهمة ولها آثارها في الدنيا والآخرة، ورغم أنَّ النبي الله ذكرها ووصّي ما إلا إنَّ أعداد كبرة من المسلمين لا تعمل على تطبيقها، ولا تتخلق بخلقها، إلا " إنَّ زيارة الأربعين، وخدمة الأربعين، تكسر جمود الحرص، وتتعدى به إلى الكرم والجود، وهذا مظهر حقيقي للزيارة الأربعينية.

وإكرام الضيف مأمور به فهو قيمة دينية إسلامية، ولذا إنَّ خدمة الأربعين والمواكب يسيرون على هدى الروايات، فعن أبي عبد الله الله قال: مما علم رسول الله على فاطمة عليها السلام أن قال لها: ( يا فاطمة، من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليكرم ضيفه) (الشيخ الكليني ، ج ٦، ص ٢٨٥).

وفي الروايات إنَّ الضيف هدية الله لمن أحب، فعن النبي الله أنه قال: (إذا أراد الله



بعبد خيرا، أهدى لهم هدية، قالوا: وما تلك الهدية ؟ قال: الضيف، ينزل برزقه، ويرتحل بذنوب أهل البيت) ( النوري، ج ١٦، ص ٢٥٨ ) .

وإطعام الطعام من الموارد التي تجلب الرزق كما في حديث رسول الله على: (الرزق أسرع إلى من يطعم الطعام، من السكين في السنام) ( الشيخ الكليني، ج ٤، ص ٥١، البرقي، ج ٢، ص ٣٩٠؛ الراوندي، ص ١٥٠، ؛ الريشهري، ج ٢، ص ٣٩٠؛ الحائري، ج ٢، ص ٤٢٧).

والسنام: واحد أسنمة الإبل، وهو أعلى الظهر، والتعبير كناية عن سرعة أثر الإطعام في رزق المطعم.

و في شجرة طوبى: (الرزق إلى مطعم الطعام، أسرع من السكين إلى ذروة البعير)( الحائري، ج ٢، ص ٤٢٧).

وفي البحار عن دعوات الراوندي عن الإمام الصادق الله قال: قال النبي البركة البركة أسرع إلى من يطعم الطعام، من السكين في السنام) ( المجلسي، ج ٧٢، ص ).

وجاء في بحار الأنوار: قال الراوي: دخلت على أبي عبد الله ولله فقلت: جعلت فداك قد كان الحال حسنا، وإن الأشياء اليوم متغيرة، فقال: إذا قدمت الكوفة فاطلب عشرة دراهم، فإن لم تصبها فبع وسادة من وسائدك بعشرة دراهم، ثم ادع عشرة من أصحابك واصنع لهم طعاما، فإذا أكلوا فاسألهم فيدعوا الله لك، قال: فقدمت الكوفة، فطلبت عشرة دراهم فلم أقدر عليها حتى بعت وسادة لي بعشرة دراهم، كما قال، وجعلت لهم طعاما ودعوت أصحابي عشرة، فلما أكلوا، سألتهم أن يدعوا الله لي، فما مكثت حتى مالت على الدنيا (المجلسي، ج ٩٢ ص ٢٩٨؛ الشيخ المفيد، ص ٢٤).

ويسوق الضيف الرزق، ويحمل الذنوب، ففي الرواية قلت لأبي عبد الله الله: ( الأخ

لي أدخله منزلي، فأطعمه طعامي، وأخدمه بنفسي، ويخدمه أهلي وخادمي، أينا أعظم منة على صاحبه؟

قال: هو عليك أعظم منة،

قلت: جعلت فداك، أدخله منزلي، وأطعمه طعامي، وأخدمه بنفسي، ويخدمه أهلى وخادمي، ويكون أعظم منة على منى عليه ؟!

قال: نعم، لأنه يسوق إليك الرزق، ويحمل عنك الذنوب) ( البرقي، ج ٢، ص ٣٩٠؛ الشاهرودي، ج ٦، ص ٥٣٥).

وعن أبي عبد الله الله قال: ذكر أصحابنا قوما، فقلت: ( والله ما أتغدى و لا أتعشى إلا ومعى منهم اثنان أو ثلاثة أو أقل أو أكثر، فقال الله فضلهم عليك أكثر من فضلك عليهم، قلت: جعلت فداك كيف ذا؟ وأنا أطعهم طعامي، وأنفق عليهم من مالي، ويخدمهم خادمي؟ فقال: إذا دخلوا عليك، دخلوا من الله عز وجل بالرزق الكثير، وإذا خرجوا خرجوا بالمغفرة لك) (الشيخ الكليني، ج ٦، ص ٢٨٤؛ المجلسي، ج ٧٢، ص ٤٥٩).

و في حديث للإمام الجواد الله، قال: ( أهل المعروف إلى اصطناعه، أحوج من أهل الحاجة إليه، لأن لهم أجره وفخره وذكره، فمهما اصطنع الرجل من معروف، فإنما يبدأ فيه بنفسه، فلا يطلبن شكر ما صنع إلى نفسه من غيره) ( المجلسي، ج ٧٥، ص ٧٩ ؛ القزويني، ج ٢، ص ٣٦٨؛ الريشهري، ج ٣، ص ١٩٣١)

وذكرت الروايات أنَّ الضيف يأتي برزقه فعن رسول الله على: (الضيف يحل على باب القوم برزقه، فإذا ارتحل ارتحل بجميع ذنوبهم) (النوري، ج١٦، ص ٢٥٧).

و عن أبي عبد الله الله على قال: قال رسول الله كلي : (إن الضيف إذا جاء فنزل بالقوم، جاء

برزقه معه من السماء، فإذا أكل غفر الله لهم بنزوله عليهم) (الشيخ الكليني، ج ٦، ص ٢٨٤).

فهنيئا لخَدَمة الحسين الله من أصحاب المواكب هذا الشرف والإخلاص والعطاء والخدمة، وهنيئا لهم بهذا الرزق ومحو الذنوب، وهنيئا لهم بشفاعة الحسين وأهل البيت الله.

## ٤- خدمة المؤمنين

ومن القيّم الدينية التي تعززها زيارة الأربعين هي (خدمة المؤمنين) فهي تتجلى في زيارة الأربعين، إذ تتسابق العشائر العراقية والعراقيون إلى خدمة زوار الحسين بدافع الأخوة الإيهانية في مظهر فريد من نوعه في أرجاء المعمورة كلها على ما نعلم، ليس في الطعام والشراب فقط، بل في كثير من الخدمات مثل المبيت، والمواصلات، والاسعافات والتطبيب والعلاج، والدواء، والتدليك، إلى غيرها من أنواع الخدمات التي يقدمها الأفراد والمواكب للمؤمنين زوار الحسين المنها.

وهذه الخدمة هي قيمة دينية حث عليها رسول الله وأهل بيته الله وقد وردت روايات كثيرة في خدمة المؤمنين وعظيم ثوابها، وهذه مما ينبغي أن تنتشر بوصفها ثقافة عامة بين المؤمنين، ومنها:

حدیث رسول الله ﷺ: (خدمة المؤمن لأخیه المؤمن درجة لا یدرك فضلها إلا بمثلها) (النوري الطبرسي، ج ١٢، ص ٤٢٩)

وعن رسول الله على: (من كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة، فرج الله عنه بها كربة من كرب القيامة، ومن سر مسلما سره الله يوم القيامة) ( الطبرسي، ج ٢٢، ص ٤١٥ ).

وعن الإمام الكاظم على (إنّ لله عبادا في الأرض، يسعون في حوائج الناس، هم

الآمنون يوم القيامة، ومن أدخل على مؤمن سرورا فرح الله قلبه يوم القيامة) (الشيخ الكليني، ج ٢، ص ١٩٧).

وعن الإمام الصادق الله: (قال الله عز وجل: الخلق عيالي، فأحبهم إِلَيَّ ألطفهم بهم، وأسعاهم في حوائجهم) ( الشيخ الكليني، ج ٢، ص ١٩٩ ).

وكذا في الإطعام فعن الإمام الصادق الله: (من أطعم أخاه في الله، كان له من الأجر مثل من أطعم فئاما من الناس، قلت: وما الفئام [ من الناس ] ؟ قال: مئة ألف من الناس) ( الشيخ الكليني، ج ٢، ص ٢٠٢ ).

وكذا في الاستقبال والترحيب واللطف، فعن أبي عبد الله (ﷺ) قال: (من قال لأخيه المؤمن: مرحبا، كتب الله تعالى له مرحبا إلى يوم القيامة) (الشيخ الكليني، ج ٢، ص ٢٠٦).

و عن رسول الله على: (ما في أمتي عبد ألطف أخاه في الله بشيء من لطف إلا أخدمه الله من خدم الجنة) (الشيخ الكليني، ج ٢، ص ٢٠٦).

وفي الإكرام عن الصادق الله قال رسول الله قال (من أكرم أخاه المسلم بكلمة يلطفه بها، وفرج عنه كربته، لم يزل في ظل الله الممدود عليه الرحمة، ما كان في ذلك) ( الشيخ الكليني، ج ٢، ص ٢٠٦).

وفي الخدمة المطلقة عن أمير المؤمنين الله عن رسول الله على: (أيَّمَا مسلم خدم قوما من المسلمين إلا أعطاه الله مثل عددهم خداما في الجنة) (الشيخ الكليني، ج ٢، ص ٢٠٧).

ولو لا هذه الخدمة العظيمة التي يقوم بها أهل وأصحاب المواكب الحسينية في الطرق الممتدة على مناطق العراق، واستعدادهم الكبير والمتجدد للخدمة، لما كان موسم الأربعين

كما هو عليه اليوم من التوفيق والنجاح، وضربًا للمثل في الخدمة والاخلاص والعطاء والكرم والضيافة والإحسان، وينبهر منه القاصي والداني، وحينها يُقارن بتجمعات أخرى يثير في المقارن بينهما الخجل أو الفخر.

و أهم من كل ذلك إظهار الحبّ والشوق والتوقير والتعظيم في خدمتهم للزوار، وهذا مما تنفرد به هذه البقعة المباركة، وخدمتها، ولا مثيل له في كل العالم.

#### خاتمة

إنّ من اليقين أنّ هذه الأجواء الروحية والمادية وقلوب ومشاعر الناس وأصحاب الزيارة المواكب وسلوكهم وأخلاق الزوار وحركاتهم، إنّا هي مسددة من أصحاب الزيارة الحسين وآل الحسين المحسين المح

وهذه السلوكيات لها تأثير عظيم في تلك الجموع المتقدمة للزيارة، وحتى تلك التي تبتعد عن مدرسة أهل البيت الله وتجهل فلسفتهم، وإذا أردنا مثالا قريبا لنا فهو مثال زيارة الأخوة المغاربة المستبصرين، الذين يتأثرون أشد التأثير بحضورهم موسم كربلاء، لقد كانت الزيارة الأربعينية مصدر إشعاع وهداية وانصهار لأعداد المستبصرين المغاربة، الذين تشر فوا بالزيارة وعايشوا سلوكيات وأخلاقيات زوار الأربعين وأصحاب المواكب والأجواء الأربعينية عامة، فاندمجوا على العقائد الشيعية في الزيارة، وبعد الزيارة.

فهذه أربعة أمثلة في دور زيارة الأربعين في ترسيخ القيّم الدينية الإسلامية وتثبيتها، جعلنا الله وإياكم من الموفقين لهذه الزيارة، والنائلين لآثارها الدنيوية والأخروية، والمحافظين على للقيّم الدينية، والحمد لله ربّ العالمين وصلّ اللهم على محمد وآله الطاهرين.

#### المراجع

- القرآن الكريم
- ١. نهج البلاغة الشريف الرضي
- ٢. كامل الزيارات، جعفر بن محمد ابن قولويه القمي
- ٣. عيون أخبار الرضائلي، الشيخ الصدوق (محمد بن على بن الحسين بن بابويه) القمي)
  - ٤. بحار الأنوار العلامة المجلسي (محمد باقر المجلسي)
  - ٥. الأمالي، الشيخ الطوسي (محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي)
    - ٦. الخصال، الشيخ الصدوق (محمد بن على بن الحسين بن بابويه)
      - ٧. تفسير العياشي، محمد بن مسعود العياشي
      - ٨. الكافي، الشيخ الكليني (محمد بن يعقوب الكُلِّيني)
        - ٩. ميزان الحكمة، محمد الريشهري
      - ١٠. مستدرك الوسائل، مبرزا حسين النوري الطبرسي
        - ١١. المحاسن أحمد بن محمد بن خالد البرقي
          - ١٢. الدعوات قطب الدين الراوندي
        - ١٣. شجرة طوبي الشيخ محمد مهدي الحائري
  - ١٤. الاختصاص، الشيخ المفيد (محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي)
    - ١٥. مستدرك سفينة البحار الشيخ على النازي الشاهرودي
      - ١٦. موسوعة الإمام الجواد الله السيد الحسيني القزويني.

# دور زيارة الأربعين في نشر ثقافة السلام والتعايش السلمي

أ. د. حسين عليوي ناصر الزيادي جامعة ذي قار - كلية الأداب hhuusseei@gmail.com ا.م. د. خالد كاظم عودة جامعة ذي قار - كلية القانون

### ملخص البحث

لزيارة الأربعين دلالات وآثار روحية ومعنوية عظيمة، وهي تبرز جانبًا مهمًا من تجليات عظمة الإمام الحسين الله ومكانته وفضله، ومن جانب آخر هي تعبير عن انتصار القيم والمبادئ والأهداف التي استشهد من أجلها سلام الله عليه، وهناك الكثير من الحقائق التي كرستها زيارة الأربعين، ومن بينها نشر ثقافة التعايش والسلام والحوار وتقبل الآخر، والتصدي لكل ما يمكن أن يؤدي بالمجتمع إلى حالة من النزاع، والتصدع، والانحلال، فهذا الكم الهائل من الزوار يتيح فرصًا كبيرة للإعلام، كي يؤدي دوره على نحو أفضل، وأكثر دقة وتأثيرًا، إذ يأتي الزائرون الكرام من جميع أصقاع العالم، لإحياء مراسيم الزيارة، وعلى المعنيين استثهار هذا التجمع المليوني، لبث وإيصال الرسائل المعتدلة، ونشر ثقافة السلام والتعايش السلمي، الذي يستند إلى الإسلام الحقيقي المعتدلة، وتوجيهها إلى العالم، الذي أنهكته روح الكراهية، وموجات العنف.

لقد تركت زيارة الأربعين بصمات جلية في تاريخ التشيع، لأنها لم تكن هامشية أو طارئة، تظهر حينًا وتختفي حينًا آخر، فهي حدث خالد بخلود واقعة كربلاء، وأحاديث



استحباب تلك الزيارة مازالت تحفر في ذاكرة الزمن خلودها الأبدى، وقد أولى الأئمة المعصومون الله زيارة قبر الإمام الحسين الله عناية فائقة، واهتماما خاصا، وحثوا شيعتهم على أداء هذه الشعيرة المقدسة، وتأكيد أهميتها في كثير من الموارد، وقد وردت الكثير من الأحاديث والروايات عنهم على، في فضل زيارة الحسين على، والثواب الجزيل الذي يصيبه الزائر بزيارته، من هذه الأحاديث ما روى عن الإمام الباقر الله: (مروا شيعتنا بزيارة قبر الحسين، فإن إتيانه مفترض على كل مؤمن يقرّ للحسين بالإمامة من الله عز وجل)، (المجلسي ١٠١: ٣، االعاملي ١٤: ٤٤٤. الصدوق: ٢٣٤٨ المفيد: ٧٧) وفي حديث آخر له الله أيضًا عندما سئل ما لزائر الحسين من الثواب؟ فقال الله: (يؤمنه الله يوم الفزع الأكبر، وتلقاه الملائكة بالبشارة، ويقال له: لا تخف ولا تحزن، هذا يومك الذي فيه فوزك). (المجلسي، ٩٨، ص١٠)

الكليات المفتاحية: زيارة الأربعين ،ثقافة ، التعايش السلمي ،السلام

# The Role of the Arbaeen Pilgrimage in Promoting a Culture of Peace and Peaceful Coexistence

Dr. Hussein Aliwi Nasser Al-Ziyadi

University of Thi Qar - College of Arts

Dr. Khaled Kazem Ouda

University of Thi Qar - College of Law

#### **Abstract**

The Arbaeen pilgrimage holds profound spiritual and moral significance. It highlights an important aspect of the greatness of Imam Hussein (peace be upon him) and his esteemed status. Furthermore, it symbolizes the triumph of values, principles, and goals for which he sacrificed his life, may peace be upon him. There are many truths emphasized by the Arbaeen pilgrimage, among them being the promotion of a culture of coexistence, peace, dialogue, and acceptance of others. It also serves as a means to counteract anything that could lead society into a state of conflict, division, or decay.

The vast number of visitors during this pilgrimage offers significant opportunities for the media to play its role more effectively, accurately, and impactfully. Esteemed visitors from all corners of the world come to participate in the Arbaeen rituals. It is the responsibility of those involved to leverage this million-person gathering to broadcast and convey moderate messages, promoting a culture of peace and peaceful coexistence rooted in true, moderate Islam. These messages should be directed towards the world, which has been burdened by the spirit of hatred and waves of violence.



The Arbaeen pilgrimage has left distinct imprints on the history of Shia Islam. It is not a marginal or occasional event that appears and disappears over time; it is an enduring event commemorating the tragedy of Karbala. The infallible Imams (peace be upon them) paid exceptional attention to visiting the tomb of Imam Hussein (peace be upon him) and encouraged their followers to perform this sacred pilgrimage. They emphasized its importance in various sources. Numerous hadiths and narrations have been passed down regarding the merits of visiting Imam Hussein (peace be upon him). One such hadith from Imam Al-Baqir (peace be upon him) states: "Command our Shia to visit the grave of Hussein, for it is obligatory for every believer who recognizes the Imamate of Hussein from Allah, the Almighty." In another hadith attributed to him (peace be upon him), when asked about the reward of visiting Hussein (peace be upon him), he replied: "Allah will grant him security on the Day of the Greatest Horror, and the angels will greet him with good news, saying, 'Do not fear or grieve; this is the day of your victory."

In conclusion, the Arbaeen pilgrimage holds profound spiritual, moral, and social significance. It provides a unique platform for promoting a culture of peace, coexistence, and dialogue, and it serves as a powerful means to counteract conflict and division in society. This pilgrimage is not merely a historical event; it is a timeless commemoration that continues to inspire and unite people from around the world in the pursuit of peace and harmony.

**Keywords:** Al- arbaeen visit, culture, peaceful coexistence, peace.



#### مشكلة البحث وتساؤلاته:

كيف يمكن أن تسهم زيارة الأربعين في نشر ثقافة السلام والتعايش السلمي؟

1. كيف يمكن لزيارة الأربعين أن تخلق جيلا يتكامل بانتهاء المسيرة، وكيف يمكن أن نجعل من تلك الرحلة مسيرة للتكامل الإنساني في ميادين الأخلاق والفضيلة.

٢. ما الآثار الإيجابية للزيارة الأربعينية في مجال تكريس مبادئ السلام والتعايش السلمي؟
 ٣. كيف يمكن أن نصدر الإمام الحسين الملا فكرًا وفلسفة ومبادئ إلى العالم؟

٤. ما المعاني الاجتماعية التي كرستها زيارة الأربعين في مجال التكافل الاجتماعي والمساواة
 والتلاقح الفكري والالتقاء الحضاري بين شعوب المنطقة والعالم؟

# تبرز أهمية البحث في عدة من اتجاهات، أهمها:

اأهمية تحديد المعالم الأسس للسلام والتعايش في الإسلام، ودور الزيارة الأربعينية في تجسيد هذا المفهوم.

٢.أهمية التعايش السلمي في العصر الحالي، ودور زيارة الأربعين في تكريس هذا المفهوم.
 ٣.الحاجة إلى دراسة متعمقة في الموضوع نفسه، تنطلق من رؤية إسلامية حقيقية تبين أصول التعايش في الإسلام، والموقف مما يُطرح في ظل العولمة.

# أسباب اختيار الموضوع،

باتت مسألة التعايش السلمي في العصر الحديث من أهم القضايا التي يجب أن توليها الحكومات والمراكز الأكاديمية والدينية والثقافية والاجتهاعية أهمية خاصة، بسبب تعدد الآراء والمذاهب والاتجاهات، والعالم اليوم بأمس الحاجة لإشاعة روح السلام والتعايش السلمي واظهار الإسلام بصورته الحقيقية التي حاول البعض ان يشوهها من خلال تنصيب نفسه راعيًا عن الإسلام وممثلًا له.



#### منهجية البحث

تم اتباع المنهج الوصفي التحليلي لوصف الظاهرة وتحليلها وتفسيرها، في ضوء منهج القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة والتراث الإسلامي لأهل البيت الاطهار سلام الله عليهم، مع الالتزام بالأصول المتفق عليها في سياقات البحوث العلمية، حيث ابتدأ البحث بمقدمة وانتهى بجملة من الاستنتاجات والتوصيات.

## مفهوم التعايش السلمي

هنالك حكمة إلهية في التنوع بكل اتجاهاته، فهو مصدر قوة وانبعاث وتجدد، وهذه الخصائص جعلت البشر يختلفون في أمزجتهم واهتماماتهم وتطلعاتهم وأفكارهم، ومن هنا جاء التنوع والاختلاف الثقافي ليكون مصدر قوة لا مصدر ضعف، ولا سبيل أمام الآخر إلا التعايش مع غيره ، ويبدأ التعايش مع النفس، فلا نرهقها بحمل الأحقاد والضغائن، ولا نعذبها بالكراهية والعدوانية، بل نغرس فيها شجرة الرحمة والمحبة والإيهان والسلام، ونتعايش بسلام واطمئنان مع قرابتنا وأهلنا وذوينا وأبناء مجتمعنا، فنصل ما أمر الله بوصله، ونرعاهم بالبر، ونحوطهم بالرفق والرعاية، ونعفو عن زلاتهم، ونتحمل أذيتهم، ونتسامح مع أبناء مجتمعنا، حتى إذا أخطأوا أو أذنبوا أرشدناهم برفق، ونصحناهم بلين، معتقدين بأننا مثلهم، يقع منا ما يقع منهم، وعلينا أن نر سل للعالم رسالة التعايش وتقديم رسالتنا في حلة السلام، وتعد المناسبات الدينية فرصة كبيرة لتعزيز هذا الجانب، وأي مناسبة أعظم وأكبر وأبلغ أثرًا من زيارة أربعين الإمام الحسين الله الذي يعدُّ رمزًا من رموز السلام والتعايش السلمي، لذلك إننا بمجرد اتجاهنا نحو كربلاء التضحية والإباء، نستلهم قيم الفضيلة، والإباء، وأهم تلك القيم هي التعايش السلمي. ورد لفظ التعايش في اللغة في المعجم الوسيط: تعايشوا: عاشوا على الإلفة والمودة، وعايشه عاش معه، والعيش معناه: الحياة، وما تكون به من المطعم والمشرب والدخل، (المعجم الوسيط، 7/977-95) ويرى دارسون أنّ التعايش السلمي، يعني حالة من العلاقات الدولية، تعيشها دول لها أنظمة اجتهاعية متباينة، أو ذات عقائد متعادية، جنبا إلى جنب دون حرب (نصر اوين، 1997م، ص 0-7)، والمتفق عليه أن التعايش السلمي له جوانب متعددة، منها ما يتعلق بالعلاقات بين الدول، ومنها ما يتعلق بطبيعة العلاقة بين أبناء الشعب الواحد.

وفي الاصطلاح ثمّة من يعرف مفهوم التعايش السلمي بأنه سياسة خارجية تستند إلى فلسفة مقتضاها نبذ الحرب والاحتراب بصفتها وسيلة لفض المنازعات وتعاون الدولة مع غيرها من الدول لاستغلال الإمكانات المادية والطاقات الروحية استغلالاً يكفل تحقيق أقصى قدر ممكن من الرفاهية للبشر بغض النظر عن النظم السياسية أو الاجتهاعية أو الاقتصادية». (مصطفى، ١٩٦٨م، ص٢٢) والتعايش السلمي هو تعلم العيش المشترك والقبول بالتنوع بها يضمن وجود علاقة بالآخر، والسمة البارزة فيه، وجود علاقة يعترف الآخر من خلالها بوجوده، إذا لا يكفي أن يشعر الناس بانتهائهم للدولة، إلا إذا كانوا يشعرون بأن الآخرين ينتمون إليها، وكل هؤلاء الآخرين يشعرون بأن الخرين ينتمون إليها، وكل هؤلاء الآخرين يشعرون بأن الجميع ينتمون إليها أيضًا، ومن ثم لابد من وجود إدراك مشترك بوجود الآخر، وأن الآخر وجوده مقترن بوجودنا، والعكس صحيح. (محمد، ٢٠١٣، ص ٩٤)

وركزت منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو) على ضرورة تعايش (coexistence) الأجيال الحاضرة مع أجيال المستقبل في ظل أجواء يسودها السلام والأمان واحترام حقوق الإنسان والحقوق الأساسية، وترى أن على الأجيال الحاضرة، تجنيب أجيال المستقبل المعاناة الناجمة من الحروب والأحقاد والضغائن من



خلال الحيلولة دون تعرضهم للأضرار الناجمة عن النزاعات المسلحة، ووضع الصيغ المناسبة، التي تحد من استخدام الكراهية ضد المبادئ الإنسانية. (نصر اوين، ص ٥-٦)

وفي معنى آخريمكن القول: إن التعايش: هو القبول بوجود الآخر والعيش معه جنبا إلى جنب دون سعى لإلغائه أو الإضر اربه، سواء كان هذا الآخر فردا أو حزبا سياسيا أو طائفة دينية أو دولة مجاورة، ومن الضروري الإيان بأن الالتجاء إلى التعايش والتعاون بين الكتل والاتجاهات والمجتمعات والأقليات، وإن تباينت الآراء والأفكار مع الحفاظ على خصوصية كل جهة ومقدساتها وطقوسها.

إن مصطلح التعايش يشير في جانب كبير منه إلى قيام تعاون بين دول العالم على أساس من التفاهم وتبادل المصالح الاقتصادية والتجارية، كما يعنى اتفاق الطرفين على تنظيم وسائل العيش بينهما على وفق أسس يتم تحديدها مسبقًا، (التويجري، ط١، ١٩٩٨، ص ٣٠) وهذا التعاون يتجلى على نحو واضح في زيارة الأربعين، فجموع الزائرين على اختلاف انتهاءاتهم، تسري بينهم روح التعاون والمساعدة ونكران الذات.

أما التسامح (allowance) فقد تعددت المرجعيات التي يتحدد في ضوئها مفهوم التسامح، ففي اللغة العربية يكون أقرب إلى مفهوم اللاعنف، الذي يشير لما ينطوي عليه مفهوم اللاعنف من مغزى ومعنى. (البعلبكي، ١٩٨٦، ص٩٣٠)

ومن ناحية أخرى، فالتسامح مبدأ سياسي يشير إلى أن الأفراد عليهم أن يتعلموا كيف يعيشون ويسمحون لغيرهم أن يعيشوا، ومن ثم يتيحوا للآخرين ممن يعتنقون رؤى مختلفة عن رؤاهم، ممارسة الرؤى دون تدخل منهم، (وليم كلي رايت، ٢٠٠١، ص١١٣) والتسامح هو سلوك سياسي لا يمكن فصله عن القدرة الداخلية والروحية على التحكم بالذات (مهجري، ٢٠٠١، ص٤٠)، ولهذا يبدو أن مبدأ التسامح مشابه للاحترام

المتبادل، وأن ذلك يرجع أساسا إلى الرؤية القائلة بأن أولئك الذين تتميز طرقهم في الحياة باستخفاف أو ازدراء من قبل الآخرين في المجتمع، قد لا يمنحون الحقوق نفسها المكفولة للجميع، ومن ثم لا يصبح في مقدرة التسامح حماية حقوق الجميع، إلا عندما يكون ممتزجا بمبدأ الاحترام المتبادل. (مطرود، المجلد ٢٣، العدد الرابع، ٢٠١٥)

والجدير ذكره، أن مفردة التسامح لم ترد في القرآن الكريم، إنها تمت الإشارة إليه من خلال عدة من مفاهيم وصفات جاءت في الآيات المباركة، كالخلق الحسن، والصفح الجميل، والتعارف والتواضع وغير ذلك، وكذلك دور النبي محمد في توظيف هذا المفهوم في حياته العملية، ولعل أبرز دليل على ذلك هو الصفح عن مشركي قريش. وقد أنكر الإسلام على من يستخدم السلاح في غير موضعه، وبغير وجه حق، وحرم قتال المسلم لأخيه المسلم وترويعه بأي حال من الأحوال، وقد سجل الرسول الكريم في أروع الأمثلة في الخلق الرفيع، والصحبة الكريمة، وسعة الحلم حتى مع ألد أعدائه فكان بحق قدوة حسنة، وأول من أرسى أسس التسامح والتعايش السلمي.

## المؤثرات السلبية والإيجابية في عملية التعايش السلمي:

تتعرض العديد من الدول التي تمتاز بالتنوع المجتمعي الأثني والقومي والديني المتعددة إلى أزمات ومشاكل لا حصر لها، تركت آثارها السلبية في علاقاتها الداخلية، وأضفت على علاقاتها الخارجية نوعًا من الإرباك والتعثر، وهذا ينطبق على المشهد العراقي المعاصر، الذي يعاني من اختلالات سياسية ومجتمعية ودينية وثقافية وفكرية خطيرة، دلت على وجود بوادر أزمة حقيقية أخذت تنخر النسيج الاجتماعي والثقافي والسياسي، إذ تسود ثقافة الاحتراب وإن لم تكن معلنة، ومنطق العنف وفتاوي التكفير وروح الإقصاء، وسياسة التهجير القسرى.

والتعايش السلمي لا يقوم بين الدول فقط، وإنها بين الشعوب أيضًا، وهنا تكمن الأهمية والضرورة معًا، إذ إن محرك السلم كمحرك الحرب تمامًا، ليس في علاقة دولة بدولة، وإنها على نحو أعمق، معناه علاقة الشعوب بعضها ببعض. (فرانسوا شاتليه، ١٩٨١، ص٥)

هنالك عدة من عوامل تبرز عناصره، وتحدد ملامحه، تختلف من مجتمع إلى آخر، إلا إن أهمها يكمن في:

المؤثرات الاجتماعية والنفسية: ومن أبرز المؤثرات الاجتماعية التي حظيت باهتمام الباحثين، وتضم مستوى التعليم: العمر، والدين، والمكانة الاجتماعية، والسكن. إن أعظم التمايزات والتنوع في هذه المؤثرات، ولاسيما في ظل الظلم الاجتماعي، الذي يهارس من بعضها تجاه الآخر، يشكل نواة أساسا لبروز حالة من عدم التعايش، مما يستدعى البحث عن إيجاد أسس وآليات تعزز من قيمة التعايش والأثر النفسي، أو المتعلق بالشخصية حول تقدير الذات، إذ توصل بعض الباحثين إلى وجود علاقة إيجابية بين انخفاض تقدير الذات والتعصب السياسي، ومن ناحية أخرى، إن الشخصية السلطوية وما يتصل بها من خصائص وسيات، ترتبط ارتباطًا إيجابيًا بالتعصب السياسي، والخلاف صحيح. وكلم اقوي الارتباط النفسي للفرد في الحياة السياسية، كان أكثر مشاركة فيها، الشيء الذي يجعله يعبر عن هويته السياسية أكثر، هذه الهوية لا تتطلب توافر الحد الأدنى من الاهتمام السياسي، وإنها تتطلب أيضًا ارتفاع درجة الوعي السياسي للفرد.

من أبرز مؤشرات التعايش السلمي، ومن أكثرها إثارة للجدل، نمط الثقافة السياسية السائدة، الذي يعدّ محددًا جوهريًا لمستوى وشكل ونمط التعايش، فحينها تسود الثقافة المدافعة للنظام، تزداد احتمالات التعصب السياسي، والخلاف صحيح، وهي جزء من الثقافة العامة للمجتمع، فالثقافة السياسية تجد مصادرها في الميراث التاريخي للمجتمع،

## وفي الأوضاع السياسية والاقتصادية والأيديولوجية السائدة في المجتمع أيضًا

المؤثرات السياسية هي المعايير المرتبطة بالجودة السياسية، والأداء الديمقراطي، الذي يُعبِّر عن طبيعة التفاعلات الاجتهاعية، السياسية والوظيفية للنظام السياسي من حيث تكريسه لمفهوم مركزية حقوق الإنسان وحرياته العامة، وتلبيته للحاجات التنموية الأسس للمواطن في فلسفة الحكم، والمشاركة والرقابة والشفافية والمساءلة، وقدرة هذا النظام على تمكين المجتمع المدني من نيل حقوقه على وفق دستور جامع بين الرشد والعقلانية السياسية والعدالة التوزيعية.

يُعرفها بعض بأنها قدرة المحكومين في نظام سياسي على ممارسة نفوذهم للتأثير في الحكام عند اتخاذهم القرار السياسي. ويصفها (دافيد إيستون) بكونها تمثل قوى التأثير، والضغط، المنتشرة في مختلف المواقع في المجتمع؛ وهي التي يعتمد عليها النظام تلقائيًا في الأحوال العادية، والتي تكون فيها توقعات الأفراد متسقة مع طبيعة الأدوار السياسية التي يقومون بها، أما في الأحوال غير العادية، والتي تبدو فيها المشاركة الشعبية مجرد وهم، وكها أوضحت الاختلافات الفكرية والسياسية وتوزيعها اجتماعيًا بين الحركة الشعبية والمؤتمر الوطني، فأدى إلى زيادة حدة الصراع واستمراره على الرغم من الانفصال، مما يعكس قدرة الحركة وقوة نفوذها في المناطق الحدودية.



#### مفهوم ثقافة السلام

يأتي السلام (peace) اشتقاقا في اللغة العربية من المصدر (سلم)، ويعني الأمان والعافية والتسليم والسلامة والصلح، ويعنى السلام اصطلاحا حالة التوافق والراحة التي تتوافر بين طرفين أو مجموعة أطراف بها يحقق الانسجام ويدرء العداوة. ويقصد بالسلام أيضا حالة الوئام والاستقرار التي تسود المجتمع من أصغر تكويناته (الأسرة) إلى أكبرها (المجتمع الدولي)، بها يتيح التطور والازدهار للجميع، وتشير الأدبيات إلى المعنى الاصطلاحي للسلام بأكثر من تعريف، فقد تطور المفهوم من معناه السلبي قديها، الذي كان يربط السلام بغياب النزاعات والحروب والصراعات، ليتسع ويشمل فعلا إيجابيا يربط السلام بإيجاد العدل الاجتماعي، والقضاء على الاستغلال والفساد.) مركز هردو لدعم التعبير الرقمي، ٢٠١٧، ص٦)

تتكون ثقافة السلام من القيم والمواقف، وطبيعة السلوك الإنساني التي ترتكز على عناصر عدم العنف، وتحترم الحقوق الأسس، وحريات الآخرين. ولقد تم تحديد هذه الحقوق في ميثاق حقوق الإنسان.وثقافة السلام هي تحويل التنافس العنيف إلى تعاون في مجال تحقيق الأهداف.

#### ويرتبط السلام بالنواحي التالية:

١. التنمية والأمن الاقتصادي

٢.الديمقراطية والأمن السياسي

٣.نزع السلاح والأمن العسكري

٤. الكفاءة والحوار السياسي

٥. تطوير التماسك الدولي



## والقيم العالمية لثقافة التعايش السلمي تحدد بالأتي:

١. تؤكد ثقافة السلام أن الصراعات المتوارثة بين الناس، يمكن حلها بعيدًا من العنف
 ٢. السلام وحقوق الإنسان، مسألة فردية مكفولة لكل فرد

٣. بناء ثقافة السلام مهمة تعددية تطلب تضافر كل الناس في القطاعات

٤. ثقافة السلام امتداد للعملية الديمقراطية

٥. تطبيق السلام مشروع يتم من خلال كل أنواع التعليم الرسمي وغير الرسمي وكذلك
 الاتصالات

٦. يمكن لثقافة السلام التطور والنمو من خلال تطور الإنسان المرتكز على الاستقرار.

#### البعد التاريخي لزيارة الأربعين

ان زيارة الأربعين هي من خصائص الإمام الحسين الله إذ لم يرد استحباب زيارة أحد من الأنبياء والأوصياء والأولياء في يوم الأربعين بعد وفاته أو شهادته، بينها ورد النص في استحبابها للإمام الحسين الله في يوم الأربعين، وهذا من خصائصه الله وما أكثر خصائص الإمام الحسين الله من قبل ولادته، ويومها، وخلال حياته الكريمة، ويوم شهادته وبعدها، وإلى يومنا هذا) تاج الدين، ١٤٢٦ هـ، ص٣).

روي أن أول من زار الحسين يوم الأربعين، هو الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الانصاري على يقول عطية: كنت مع جابر بن عبد الله يوم العشرين من صفر، فلمّا وصلنا الغاضرية ـ أي: كربلاء ـ اغتسل في شريعتها، ولبس قميصًا. ثم ذكر الزّيارة التي زار فيها الإمام الحسين الملحلي، ج ٩٨، ص ٩٨، ٩٩)

وجاءت الروايات بأسانيدها الصحيحة عن النبي وأهل البيت بأن الله عوض الحسين عن شهادته وتضحيته (بأن كان الشفاء في تربته، وجعل الأئمة من ذريته، واستجابة الدعاء عند قبته)، و(أن الله ينظر إلى زوار قبر الحسين عشية عرفة، قبل أن ينظر

إلى حجاج بيته الحرام)، ذلك لأن الحسين حفظ حرمة البيت الحرام، فقد قال لابن عباس عندما خرج من مكة المكرمة قبل أن يتم حجه: يا ابن عباس، لولم أخرج لهتكت حرمة البيت، وروى عن الإمام الصادق الله أنّه قال: « من زار الحسين الله عارفًا بحقه، فكأنّما زار الله في عرشه) النوري ١١٥:١٠)، وفي حديث آخر ( ... كتبه الله في أعلى علَّيين). (الصدوق: ۱۱۰)

وأمثال هذه كثير وكثير، فكانت الشيعة ولا تزال، تقصد زيارة قير الحسين الله من البلدان النائية والأقطار البعيدة، فدأب الأئمة إلى في الدعاء للزائرين، فمن دعاء طويل للإمام الصادق الله في سجوده، نقتطف هذا المقطع، ليتبين لنا مدى الاهتام الذي أولوه الله الشعيرة، والدعوة إليها، يقول الله (اللهم اغفر لي، ولإخواني، وزوار قبر الحسين، الذين أنفقوا أموالهم، وأشخصوا أبدانهم، رغبة في برّنا، ورجاءً لما عندك في صلتنا وسم ورا أدخلوه على نبيك).

#### زيارة الأربعين رحلة إعلامية تدعو للتعايش السلمي

يتسع الإسلام المحمدي الأصيل لجميع الناس، ولا شك أن العصر الحالي، يمتاز بتهاوي الحدود المكانية والزمانية، وتلاشي المسافات، إذ تحول العالم إلى قرية صغيرة، وامتاز بالتطور الهائل في تكنولوجيا الاتصال والانتقال، إذ أصبح الإنسان قادرًا على أن يرى ويسمع ما يدور في أرجاء المعمورة، في مدة متزامنة مع الحدث، ومن المعلوم إن الشريعة الإسلامية السمحاء، توازن بدقة بين ثوابت الشريعة، ومتغيرات العصر، وتؤمن بوجود التعددية الدينية والمذهبية، وإن روح الإسلام في التعايش والتسامح والإنسانية. (خليل، ٢٠١٥، ص١)

مما لا شك فيه إن زيارة الأربعين وسيلة إعلامية قوية يمكن أن تسهم إسهامًا فاعلا



وقويا في بلورة أطر التعايش السلمي والمجتمعي، وتعزيز ثقافة التسامح بين الناس، لأن التسامح بمفهومه العام والخاص، من أهم الأدوار التي يجب أن يضطلع بها الإعلام الهادف.

إن زيارة الأربعين، بمفهومها الإعلامي، مؤسسة إعلامية تطبيقية متنقلة تستمر عدة من أيام، وتقام سنويا، ولا يخفى أن الإعلام التطبيقي هو الأقرب إلى المتلقي بحسب آراء علماء الإعلام، والباحثين فيه، ومن الممكن أن يسهم هذا الإعلام المتنقل، والذي يستمر أيام متعددة في نشر ثقافة التسامح والتعايش السلمي، وإبعاد المجتمع عن حالات التصدع والانحلال. (مطرود، المجلد ٢٣، العدد الرابع، ٢٠١٥)

## آثار التعايش السلمي في زيارة الأربعين

التعايش السلمي وتقبل الآخر، سلوك إنساني لا يمكن فصله عن القدرة الداخلية والروحية على التحكم بالذات، وقد طرح النبي الكريم وأهل بيته الأطهار، قيم العدل الاجتماعي وخطوطه العريضة ومبادئه على ثلاثة مستويات، في أولها قدم لنا مبادئ ونظريات وقواعد يمكن أن يبني المشرع الإسلامي عليها - كما حدث فعلا في صدر الإسلام - عمارات فقهية شاخة في ميدان العدل الاجتماعي، مستمدا قدرته على العمل من روح هذه المبادئ والنظريات والقواعد، مهندسا اجتهاداته على وفق مساراتها واتجاهاتها، واستنادًا إلى ما تقدم فإن الزيارة الأربعينية بأبعادها واتجاهاتها المختلفة أسهمت في تطبيق تلك المبادئ والنظريات والقواعد، وهناك عدة من فوائد، يمكن للمتتبع والباحث تسجيلها من خلال المسيرة المليونية للزيارة الأربعينية، استطعنا ملاحظتها من خلال المشاهدة والمعاينة والتحليل الموضوعي، وهي تشير وتنم عن مظاهر التعايش السلمي والمجتمعي.



ان زيارة الأربعين هي عنوان التعايش المجتمعي، فالناس بمختلف جنسياتهم يتجهون نحو مكان واحد هو كربلاء المقدسة، لا فوارق بينهم، وتذوب عندها الخلافات السياسية والقومية والحزبية والمذهبية وجميع الانتهاءات، يعرفون أن هدفهم الأكبر هو التزود بالحب والتسامح، وفي زيارة الأربعين أنموذج حي ورائع وفريد للتعاون، وفي هذه التظاهرة المليونية تتحطم كل الحواجز بين الطبقات الاجتماعية، حتى أننا نرى من يتخاصم بالأمس، يهاشي من تخاصم معه.

لا يختلف اثنان في أن زيارة الأربعين، زيارة إيانية سامية، عقدية المضامين في كل قيمها النورانية، وكانت تمثل لكل زائر مؤمن، إفاضات إلهية عظيمة تعطيه زخمًا عاليًا في التزود بالإيهان والتوحيد وهي مسألة مهمة يجب أن يتزود منها العبد المؤمن في وقتنا الحاضر، في ضوء ما يواجهه المسلم، وكل العباد، من تحديات تريد النيل من إيهان العبد، وحرفه عن وجهة ديننا الحنيف، الدين المحمدي الأصيل، الذي لا لبس فيه ولا غموض، وهو دين الحق والإنسانية، لتصبح زيارة الأربعين هذه محطة توقف مهمة للمؤمنين ، ولاشك أن أهم محطات الدين الحنيف هو السلام والتعايش السلمي.

تؤدي الزيارة الأربعينية دورًا في التلاقح الفكري والالتقاء الحضاري والتكافل الاجتهاعي، فضلًا عها تحمله هذه الشعيرة من معاني روحية ونشاطات إيجابية ونفحات نورانية؛ والتلاقح الفكري والتواصل المعرفي أحد أهم الركائز، التي بنيت عليها الحضارات في شرق الأرض وغربها، وسبب أساس في التعايش السلمي، وزيارة الأربعين توفر فرصة لالتقاء شتى الحضارات الشرقية منها والغربية، بها يكفل لكل زائر أو صاحب موكب أن يخرج بحصيلة معرفية متنوعة المصادر، ففيها تجد الشرقي والغربي من شتى الأديان والمذاهب والاتجاهات الفكرية في حالة من التوائم والتعايش، تكفل تحقيق هذه الثمرة، إن تم رعايتها على النحو المطلوب، زد على ذلك أنها تمثل نقطة تلاق بين الشيعة أنفسهم، من شتى بقاع العالم، وبين مبادئهم الإنسانية، التي تم اختصارها بنقطة تدعى طف كربلاء.

إن الطاقة الروحية، التي تدفع الناس لزيارة الأربعين، والمشي أياما وليالي يمكن أن تدفعهم لنشاطات إيجابية أخرى، ومنها تقبل الآخر، والتعايش معه، والتحلي بالأخلاق الفاضلة.

يعد التطوع من أجل الخير، من أهم ركائز السلام والتعايش المجتمعي، وهذا ما تكرسه زيارة الأربعين، فهذه الشعيرة تجسد مفهومين في غاية الأهمية، هما فعل الخير، والتطوع من أجل الصالح العام، والإيهان بقضية عادلة، ونموذج إنساني في غاية القدسية، إذ إن فكرة العمل التطوعي، قد أسهمت في بناء الكثير من الدول الحديثة، وتقدمها، فها أحوج بلداننا إلى تفعيل هذه الثقافة. وزيارة الأربعين بها لها من خلفية دينية عاطفية فكرية، تملك من الحركية والباعثية على العمل التطوعي، قدرا يفوق كل الإمكانات المؤسساتية العالمية في هذا المجال، فعلى مدى الكيلو مترات، ومن جميع الاتجاهات المؤدية إلى كربلاء، عدة من أيام، تجد الشيبة

والشباب، الرجال والنساء في حركة متواصلة، يبذلون جهودا جبارة، وأموالا طائلة عن قناعة وإخلاص دون أدنى تذمر أو إحباط، ودون أي أجر مادي دنيوي في قبال ما يىذلونه

تحقيق المساواة: تعد المساواة بين الناس على اختلاف الأجناس والألوان واللغات، مبدأ أصيل في الشريعة الإسلامية، ولم يكن هذا المبدأ على أهميته وظهوره، قائمًا في الحضارات القديمة، كالحضارة المصرية أو الفارسية أو الرومانية، إذ كان سائدًا تقسيم الناس على طبقات اجتماعية، لكل منها مزاياها وأفضليتها، أو على الخلاف من ذلك، تبعًا لوضعها الاجتماعي المتدني. ولقد كانت التفرقة بين البشر في المجتمعات القديمة، تستند إلى الجنس واللون، والغنى والفقر، والقوة والضعف، والحرية والعبودية، ومازالت تلك التفرقة شائعة في بعض المجتمعات، ويعامل الإنسان على أساسها، وكانت طبقة الحكام ورجال الدين من الطبقات المميزة، بل إن بعض المجتمعات -كالمجتمع الهندي مثلًا-كان يعرف طائفة المنبو ذين، وكان محرمًا على أفراد الطبقة، أن ينتقلوا منها إلى طبقة أعلى، ولو كانت ملكاتهم تتيح لهم ذلك. ولم يكتف الإسلام أن يقرر مبدأ المساواة نظريًا، بل أكده عمليًا بجملة أحكام وتعاليم، نقلته من فكرة مجردة إلى واقع ملموس؛ من ذلك العبادات الشعائرية، التي فرضها الإسلام، وجعلها الأركان العملية، التي يقوم عليها بناؤه العظيم من الصلاة والزكاة والصيام والحج.

إن الطريق العام نحو كربلاء، يحفل بجمع كبير من المؤمنين على اختلاف أجناسهم وأعراقهم ومهنهم وطبقاتهم الاجتماعية والاقتصادية، فلا فرق بين غني وفقير، فالجميع يرنو بعين التطلع والشوق نحو قبلة الإحرار أبي عبد الله الحسين، وهذا الشعور بحد ذاته يجسد هدفا مهما من أهداف الشريعة الإسلامية، التي جاءت لتحقيق المساواة بين بني البشر، فلا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى، ومن هنا فطريق الحسين هو طريق المساواة بين البشر. الشعور بأهمية الأهداف المشتركة التي تجمع المسلمين على اختلاف مذاهبهم، إذا إن التجمع الكبير للمؤمنين، والشعور بوجود هدف سام، وشخصية إسلامية، تعد امتدادا لرسول الإنسانية، وتعد قدوة موحدة لكل المسلمين، من الأمور التي تعزز الوحدة الإسلامية، والمسير إلى كربلاء الحسين، يثير مشاعر الفخر والاعتزاز بالانتهاء لشخصية إسلامية، يمكن النظر إلى الإسلام الحقيقي من خلالها ، فالحسين المي المرآة الحقيقة للإسلام المحمدي الأصيل، المنقى من الشوائب، فلا عجب أن تحارب الحسين الفئاتُ الضالة والمنحرفة، لأنه الترجمان الحقيقي للإسلام .

تعزيز روح التضحية والفداء: إن البشرية جمعاء، على مدى العصور، في مختلف أنحاء الأرض، وعلى تنوع واختلاف مذاهبها ومشاربها ومعتقداتها، تعظم وتقدّس المجاهد والمضحي والمقتول والشهيد دفاعًا عن مقدساته من الأرض والوطن والشعب والمعتقدات. وتقدس من وقف في وجه الظالم دون أن يملك القوة اللازمة المادية لمواجهته حتى يُقتل، وتقيم لمثل هذا الشخص التهاثيل، والاحتفالات السنوية بذكراه، إذ يُعد عنوانًا للحرية والكرامة لأمته، يُقتدى به، وتسجل بطولاته في تاريخ الأمة، لتعلم الأجيال، إذ إن الأمم ترى أن الوطن يستحق أن يقتل المرء من أجله، وتدعو أفراد هذا الوطن للتهيؤ والاستعداد لهذه التضحية العظيمة، التي هي السبيل الأسمى، لتحقيق النصر، وهزيمة العدو. إن المسير إلى كربلاء، يحمل في طياته مخاطر كبيرة في الوقت الحاضر، فالجموع المليونية المتجهة نحو قبلة الشهادة، هدف مهم للجهاعات الإرهابية، التي يسيل لعابها مع اقتراب أربعينية الإمام الحسين صلوات الله عليه، لذا كان المسير نحو قبلة الشهادة، يحمل في طياته عليه، لذا كان المسير نحو قبلة الشهادة، يحمل في طياته عنوانات الفداء، وبذل النفس.

العطاء المادي: لا يمكن لأي مؤسسة حكومية أن توفر المأكل والمشرب والمبيت للايين الزائرين، مهم اجتهدت تلك المؤسسة وتعددت مصادرها المادية، لكن الأمر

مختلف تمامًا بالنسبة لزائري الأربعين، فالطعام والشراب والمبيت متوافر للجميع، ناهيك عن الخدمات الكمالية الأخرى، التي ربها لم تتوافر للزائر في معظم أيام السنة، والمتتبع يرى آلاف المواكب على امتداد طريق العشق الحسيني من أقصى مناطق الجنوب، حتى قبلة العاشقين كربلاء الصمود.

إن التكافل الاجتماعي قيمة إنسانية قبل أن تكون مبدأ دينيا، فالشارع المقدس قننها وأرشد إليها، ولكن لم يكن مؤسسا في تشريعها؛ ويعد هذا المبدأ من أهم المبادئ، التي تضمن للإنسان حد الكفاف على أقل التقادير بها يمنحه حياة كريمة بعيدة من الذل والامتهان، لذا أتصور أنها أهم مبدأ تفتقر له مجتمعاتنا اليوم.

إثارة الرعب في نفوس المغرضين: إن ملايين الزائرين الموحدين المتجهين نحو هدف واحد ، يثير الرعب في نفوس الأعداء، ويبعث لهم رسالة مهمة مفادها أن المسلمين كالبنيان المرصوص، وأن محبى آل البيت، وإن اختلفوا في جزيئات الأمور إلا إن مشتركاتهم اكبر واعظم، وأن الإسلام المحمدي الأصيل وإن قلت أعوانه باق على امتداد الزمن، ولاشك أن هذا الذعر والخوف من تلك التجمعات المليونية، يمكن رصدها من خلال التجاهل المتعمد لتلك الزيارة، التي لا تضاهيها أي زيارة أو تجمع عالمي أو عربي أو إقليمي ، وهو ما أشارت اليه بعض المؤسسات العالمية غير الحكومية .

للزيارة الأربعينية آثار اجتماعية أخرى: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكر وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله ٓ أَتْقَاكُمْ ا إِنَّ الله ٓ عَلِيمٌ خَبير ﴾ (الحجرات:١٣). إن المتتبع للزيارة الأربعينية، يلحظ فوائد اجتماعية متعددة، فهناك مشاريع للزواج والتعارف بين الأسر من مناطق متعددة، واتجاهات مختلفة، وهناك مشاريع عمل، واستثمارات، وقضاء لحوائج الناس، ولا يقتصر التعارف على أبناء البلد الواحد، فهناك العديد من الزائرين من الدول العربية والإسلامية، وهو أمر يدعو إلى امتزاج الثقافات والمعارف.

تكريس ثقافة التكافل الاجتماعي: إن زيارة الأربعين عندما تجمع بين العمل التطوعي من جهة، والعطاء المادي والروحي اللامحدود ودون مقابل من جهة أخرى، تبلغ ذروة التكافل، التي لم تبلغها المؤسسات الدولية فضلاعن غيرها، إذ من أهم السمات التي يكتسبها الإنسان في زيارة الأربعين، هي سمة العطاء، الذي يورث خصالا أخلاقية وإنسانية كثيرة، من قبيل الكرم والجود والإيثار، وتغييب البخل والأنانية والحب المفرط للذات.

القضاء على التمييز العنصري، وتكريس ثقافة المساواة والتواضع، والتذكير بالأخوة الإنسانية عامة، والإسلامية خاصة. ويعد التمييز العنصري على أساس اللون والعرق والجنسية والانتهاء الفكري الديني، من أبرز اللعنات التي أصابت المجتمع البشري عامة شرقا وغربا حتى أن الدول الحديثة على الرغم من تسارع عجلة التقدم والتطور فيها، ورغم ما شرعته من قوانين للحيلولة دون هذا التمييز، لا زالت نشرات الأخبار تطل علينا بين الفينة والأخرى، بأحداث مروعة من عنف مادي ومعنوي فيها بسبب العنصرية، رغم التكتم الإعلامي الشديد.

إن زيارة الأربعين بها تستمده من الإمام الحسين الله من قيم دينية ومبادئ إنسانية ورصيد فكري رصين، تمكنت من إذابة جميع الفوارق العنصرية بين الحشود المليونية الزاحفة إلى كربلاء، إذ تجد فيهم شتى الجنسيات والقوميات والأديان والاتجاهات الفكرية، وتجد الأسود والأبيض وقد تساوى الجميع في ( الملبس ، والمطعم ، والمجلس ، والمنام ، والخدمة ....الخ) بل يسير بعضهم إلى جنب بعض في أجواء مشحونة بالأخوة والمحبة ونكران الذات، وكأنهم تخلوا عن جميع الفوارق، وانتزع الغل من قلوبهم، بمجرد أن وضعوا أقدامهم على طريق كربلاء، حتى يبلغ ذلك ذروته، عندما تجد أن



هذه القوميات والأعراق والألوان، كل منها، يفتخر بأن يكون خادما للآخر بروح ملئها المحبة والعطاء.

تمنح زيارة الأربعين، الكثير من القيم الإنسانية، التي تساعد في بناء مجتمع متهاسك وتمنحه القدرة على الثبات بوجه كثير من المزالق، ومن هذه القيم (ترسيخ الإيمان، والحرية، والعدالة، والصبر)

تعد زيارة الأربعين فسحة للتعبير عن عاطفة ممز وجة بالفكر والتعقل، مما يثمر نضجا في المنهج الإيماني والإنساني على حد سواء.

وأخيرا لا يخفى أن زيارة الأربعين تكتنز قيها ومبادئ اجتهاعية أخرى، سواء التي ذكرتها، أو التي لم أذكرها، كل واحدة منها تتطلب بحثا مفصلا على حدة، لا يسعه المقام.

#### الاستنتاجات والتوصيات

مما تقدم يتضح لنا بجلاء أن للزيارة الأربعينية دورًا في نبذ العنف وتعزيز روح التسامح والتعايش الإيجابي، بوصفه ركنًا شاملًا وأساسًا، ومن الأهداف التي ترمي إليها التربية الإسلامية، وتعاليم أهل بيت النبوة. وتعد الزيارة الأربعينية تظاهرة مليونية كبرى تعزز جوانب التعايش السلمي من محاور متعددة، أبرزها أن الإمام الحسين الملح أهم رموز التعايش السلمي، بل هو رمز مهم للسلام.

يوصي البحث بتكريس التسامح في الحياة السياسية والاجتهاعية، ففي ظل التعدد في التركيبة المجتمعية الموجودة في مجتمعاتنا، فإنه لا بد من تقبل الآخر. والعمل على تأصيل مبدأ التسامح، لا يعني التأصيل النابع من ناحية المفهوم، وأولوية السبق المصطلحي.

يجب ان يركّز القائمون على الإعلام الحسيني، وهم يرسلون رسائلهم إلى العالم، على القيم الحسينية الأصيلة التي تنحو إلى الاعتدال، وتبتعد على نحو كلي عن العنف، واعتباد خطاب اللين والمسالمة والمحبة والارتقاء بالخطاب الإعلامي الحسيني من خلال التسلح بمبادئ الفكر الحسيني الخالد.

أولى الأئمة المعصومون الله ويارة قبر الإمام الحسين الله عناية كبيرة، واهتهاما خاصا من خلال منظومة من الأحاديث، وحثوا شيعتهم على أداء هذه الشعيرة المقدسة، وتأكيدها في كثير من الموارد.

يجب أن تكون زيارة الأربعين، فرصة لاستنهاض كل القيم والمبادئ والأهداف الحسينية، التي استشهد من أجلها الإمام الحسين وأهل بيته، وأصحابه الأخيار، وعدم اختزال القضية الحسينية بأمور جزئية، بل يجب الحفاظ على جوهر النهضة الحسينية، وإحياء القيم الكبرى والأهداف العظيمة التي من أجلها ضحى الإمام الحسين الله بالنفس والنفيس.



من خلال ملاحظة الباحث، وقراءته للواقع، يتضح جليًا أن طريق الحسين الله، هو طريق المساواة بين البشر، وهناك فوائد وإيجابيات روحية واجتماعية واقتصادية ونفسية عديدة.

هناك العديد من المستوطنات البشرية، التي نمت وتطورت بفعل وقوعها على الطرق الرئيسة، التي تصل إلى كربلاء.

يوصى الباحث بإنشاء محطات خدمية في المناطق الصحراوية البعيدة من المراكز الحضرية، ويتطلب الأمر أيضًا إنشاء طرق خدمية بغية المحافظة على أرواح الزائرين، وعدم التأثير في سير المركبات.

تأكيد نبذ ومحاربة الإرهاب من خلال الإجماع الوطني لجميع مكونات المجتمع.

الارتقاء بوعى مكونات المجتمع العراقي، من خلال القنوات والوسائل المتعددة، وذلك من خلال توعيتها بالأساليب الصحيحة للتنشئة الاجتماعية - السليمة، التي تعد ركنًا مهمًا للتعايش المجتمعي، بها يجعلها أكثر وعيًا ونضجًا واستيعابًا لمتغيرات الواقع الاجتماعي.

تؤكد زيارة الأربعين مفهوم الهوية الوطنية العراقية، وهذا جانب ليس باليسير، وهي بلا شك مهمة صعبة، فالحسين الله لكل العراقيين، بمختلف انتهاءاتهم ومذاهبهم، بل هو لكل المسلمين ولكل العالم، لأن المنهج الحسيني، شعلة تنير الطريق أمام الثائرين على الظلم حيثها كانوا في أي زمان ومكان.

يوصي الباحث بضرورة استثمار مفاهيم الثورة الحسينية، والانتفاع منها فكريا وروحيا، للوصول إلى الكمال الإنساني، ولتكون منهاجا عمليا على أرض الواقع، فلا نجعل المسير إلى كربلاء فعلا قصديا فقط، بل نجعل منه فعلا ذا أهداف سامية وقيم إنسانية ومبادئ حقة، كالتضحية والتسامح والإيثار والسخاء والتكافل الاجتماعي وتعزيز التعايش السلمي بين الناس على الرغم من اختلاف ثقافاتهم وأفكارهم، ولابد أن نستثمر مفاهيم الثورة الحسينية والانتفاع منها فكريا وروحيا للوصول إلى الكمال الإنساني ولتكون منهاجا عمليا على أرض الواقع، فلا نجعل المسير إلى كربلاء فعلا قصديا فقط، بل نجعل منه فعلا ذا أهداف سامية، وقيم إنسانية، ومبادئ حقة، كالتضحية والتسامح والإيثار والسخاء والتكافل الاجتماعي وتعزيز التعايش السلمي بين الناس على الرغم من اختلاف ثقافاتهم وأفكارهم، وتأكيد أهمية التخلق بأخلاق الإمام الحسين الله وأئمة أهل اليت

إن الزيارة الأربعينية بها تحمله من مضامين اجتهاعية وفكرية وثقافية بها حاجة إلى دراسات معمقة، سواء دراسات تطبيقية قائمة على الاستبيانات أو دراسات نظرية، لذلك يوصى البحث بإقامة المؤتمرات المتعلقة بهذه التظاهرة المليونية على نحو دوري.



#### قائمة المصادر

- ١. البعلبكي، قاموس المورد، دار العلم للملايين، ببروت، ١٩٨٦، ص ٩٣٠.
- ٢. تاج الدين، مهدي، النور المبين في شرح زيارة الأربعين، دار الأنصار للنشر، مطبعة باقرى، الطبعة الاولى، ١٤٢٦ هـ
- ٣.التويجري، عبد العزيز بن عثمان، الحوار من أجل التعايش، ط١، دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٨
- ٤. خليل، حمد ضياء الدين، موقف الشريعة الإسلامية من التنوع الثقافي والتعايش السلمى - دراسة تطبيقية، المؤتمر الدولي الثامن، طرابلس، ٧٠١٥.
- ٥.رايت، وليم كلي، تأريخ الفلسفة الحديثة، ترجمة محمود سيد أحمد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠٠١
- ٦. شاتليه، فرانسوا، آيديولوجيات الحرب والسلم، ترجمة: جوزيف عبد الله، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ١٩٨١.
- ٧. العثمان، باسم عبد العزيز وحسين عليوي ناصر الزيادي، الجغرافية الاجتماعية مبادى وأسس وتطبيقات، دار الوضاح للطباعة والنشر ، بيروت،٢٠١٤.
- ٨.الكردي، محمود فهمي وآخرون، الدوحة: المدينة الدولة دراسة اجتماعية ميدانية، مركز الوثائق والدراسات الإنسانية، جامعة قطر، ١٩٨٥
  - ٩. المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩٨.
  - ١. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، القاهرة، طبعة دار الفكر
- ١١. مصطفى، حسين فهمى، التعايش السلمى ومصير البشرية، الدار القومية للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى، عام ١٩٦٨م
- ١٢. مطرود، احمد جاسم، دور المؤسسة الإعلامية في شر ثقافة التسامح-دراسة تحليلية،

- مجلة جامعة بابل للعلوم الإنسانية، المجلد ٢٣، العدد الرابع، ٢٠١٥.
- ١٣. مهجري، عطا الله، التسامح واللأعنف في الإسلام، ترجمة سالم كريم، رياض الريس للنشر، ببروت، ٢٠٠١
- ١٤. نصراوين، عدنان، اليونسكو ومهمة بناء حصون السلام في عقول البشر، مطبعة الدستور التجارية، عمان، الطبعة الأولى، ١٩٩٧م
- ١٥. وليم كلي رايت، تأريخ الفلسفة الحديثة، ترجمة محمود سيد أحمد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠٠١
- 17. مركز هردو لدعم التعبير الرقمي، دعوة إلى السلام عن ثقافة السلام واللاعنف والتسامح ومفاهيم أخرى، القاهرة ٢٠١٧



# نظرية التعلم الاجتماعي وأثرها في تنمية حب الحسين الله الزيارة الأربعينية أنموذجًا

أ.د. ابتسام سعدون النوري أ.م.د.نيران يوسف جبر الجامعة المستنصرية/كلية التربية

#### dr20072013@yahoo.com

#### ملخص البحث

استهدف البحث تعرف دور نظرية التعلم الاجتماعي في تنمية حب الحسين اثناء الزيارة الاربعينية، وقد واشتمل البحث على اربعة فصول:

#### ١. الفصل الأول

مشكلة البحث وإهميتة فضلا عن تحديد مصطلحاته.

#### ١.١لفصل الثاني

فقد تضمن على محورين، المحور الأول: مفهوم نظرية التعلم الاجتماعي، التقليد والمحاكاة، اما المحور الثاني- كيفية اكتساب حب الحسين وفق نظرية التعلم الاجتماعي، المحور الثالث نواتج التعلم الاجتماعي.

#### ٣. الفصل الثالث

مراحل التعلم الاجتماعي

#### ٤. الفصل الرابع

فقد تضمن التطبيقات التربوية لنظرية التعلم بالنمذجة من قبل المعلم في صورة توجيهات، فضلا عن الاستنتاجات- والتوصيات والمقترحات

الكلمات المفتاحية :نظرية التعلم الاجتماعي، التعلم الاجتماعي

# Social learning theory and its impact In developing the love of Hussein (peace be upon him). alzivarat al'arbaeinia model

Professor Dr. Ibtisam Saadoun Al-Nouri Assistant Professor Dr. Niran Yousef Jabr

Al-Mustansiriya University / College of Education dr20072013@yahoo.com

#### **Abstract**

The research aims to explore the role of social learning theory in developing love for Imam Hussain during the Arbaeen pilgrimage. It consists of four chapters:

Chapter one introduces the research problem, its significance, and defines the relevant terms.

Chapter two is divided into two main axes: the first axis defines the concept of social learning theory, imitation, and modeling, while the second axis explains how love for Imam Hussain can be acquired based on the principles of social learning theory. It also explores the outcomes of social learning.





Chapter three focuses on the stages of social learning.

Chapter four includes educational applications of modeling based on social learning theory, where teachers play a role in providing guidance. It concludes with the research findings, recommendations, and proposals.

Overall, the research delves into how social learning theory contributes to fostering love for Imam Hussain during the Arbaeen pilgrimage and offers practical educational applications for teachers to apply these principles effectively.

**Keywords**: social learning theory, social learning

#### الفصل الاول

#### مشكلة البحث

يعد التقليد مهارة معقدة يحتاج فيها الطفل إلى رؤية الشخص البالغ وهو يتصرف ويستوعبه ويترجمه إلى فعل ثم ينفذه من خلال مهاراته الحركية، فعندما نشاهد طفلًا يقلد الآخرين، يجب أن نفكر في الشخص الذي يقلده لفهم السبب، على سبيل المثال، إذا كان طفلك يقلد أخًا أو صديقًا أكبر منه قليلًا ، فقد يكون ذلك لأنه معجب به أو يجبه ويراه مثالًا يقتدي به (العتوم، ٢٠١٤: ٧٦).

هذا ما تؤكده نظرية التعلم الاجتهاعي على أن الناس يتعلموا سلوكيات جديدة من خلال التعزيز المباشر أو العقاب، أو التعلم من خلال مراقبة المجتمع من حولهم، عندما يرى الأفراد نتائج إيجابية ومرغوبة للسلوك الذي يلاحظوه (من قبل الآخرين)، فمن المرجح أن يقلدوا ويتبنوا هذا السلوك (زيدان،٢٠١٦).

والسير على طريق الحسين في الزيارة الأربعينية من أروع الدروس التي يمكن أن يتعلمها الأطفال من خلال مشاهدتهم للسلوك الجمعي في هذه المناسبة (يحفوفي،١٩٠٤: ٥٤)

كما أن من المرجح مشاركة سلوك الآخرين والذي يؤدي تعزيز السلوك بنتائج إيجابية إلى تكراره لذلك إذ ترى هذه النظرية أن التأثير على السلوك لا يقتصر فقط على العوامل النفسية، ولكن العوامل المحفزة والعوامل البيئية تلعب دورًا في ذلك (العتوم،٢٠١٤: ٣٣).



وترى الباحثتان أن من العوامل البيئية التي تلعب دورا كبيرا في تقليد الأبناء سلوك الآباء هو حب الحسين وماله من نتائج وأثار نفسية في نقل هذا الحب للأبناء من خلال مشاهدة الأبناء لسلوك أبائهم وأسرهم في بذل الغالي والنفيس وتقديمه قربه لوجه الله

لذا فان الأطفال في سن الرضاعة لديهم عادة تقليد والديهم، وغالبًا ما تراهم يقلدون تعابير الوجه التي يقوم بها آباؤهم عندما يبتسمون أو يبرزون لسانهم في وجهه، وعندما يفعل الأطفال ذلك فإنهم في الحقيقة يتعلمون ويحاولون التواصل معك عن طريق لغة جسدهم (زیدان،۲۰۱۲: ۱۱).

وتأسيسا لما تقدم تتجلى مشكلة البحث الإجابة عمن التساول التالي هل لنظرية التعلم الاجتماعي دورا في تنمية حب الحسين في نفوس الأطفال؟

#### أهمية البحث

يعد التقليد في هذه المرحلة جزءًا مهمًا من عملية النمو ويجب تشجيعه لأنه يفتح مجالًا مهمًا من التطوير والتفاعل، كما أن الطفل الذي يقلد الأطفال الأكبر سنًا والبالغين يتعلم أيضًا مهارات جديدة منهم (زيدان،٢٠١٦: ١١)، ويرى تارد(Tard,1904) أن التعلم الاجتماعي يحصل على أربعة مراحل:

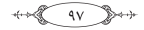
١. الاحتكاك الشديد

٢. تقليد المشر فين

٣.فهم المبادئ

٤. سلوك المثل الأسمى

كما يتكون التعلم الاجتماعي من ثلاثة أجزاء: الملاحظة، والتقليد، والتعزيز (زيدان، .(YY:Y').



اقترح جوليان روتر(Ruter,1954) أن تأثير السلوك يلعب دورا في دفع المرء إلى اتخاذ إجراء تجاه هذا السلوك، فالناس تنفر من النتائج السلبية، بينها ترغب الإيجابية (الزغلول،٢٠١٠: ٤٤)

وعندما يلامس الحب ذرات الكون يتغير كل شيء ،فقد جعله الله «أساس الكون» لأجل استمرارية الحياة، فلو لا الحب لم نجد أي شيء قائم كها يجب، إنه إكسير الحياة وهو المنبّه للخلايا الميتة، والسبب الأهم لنجاح المشاريع والتفوق، ولو لا الحب لما كانت هناك علاقة بين البشر مع بعضهم، ولما تحملت أية أنثى أعباء الحمل وصعوبات الرضاعة والتفاني لأجل المولود الجديد، ولما كان أي رجل أن يتحمل أعباء المصاريف الكثيرة، والكد من الصباح حتى المساء لأجل أسرته، لذا فإن الحب هو القوة الدافعة ومزود الطاقة للجسد البشري

كذلك يعد الحب هو السبب الذي يدفع أي شخص مها عظم مقامه إلى الخضوع والانحناء أمام جلالة اسم «الحسين»، فالحب يجعله يترك فراشه الجميل والمريح لينام على الرصيف رغبة بزيارة الحبيب، ويجعله ينسى البرد القاسي في الشتاء، ولا يعبأ بحرارة الشمس في الصيف ليخطو خطواته بثبات نحو المحبوب، ويجعله يتجشم عناء السفر وعدم الراحة شوقًا لرؤية مولاه سيد الشهداء (كاظم ومطر: ٢٠١٩).

والحب هو الذي يدفع بالإنسان ليركن العنصرية جانبا، وينسى الغرور الذات، ويبدأ بخدمة الجميع بنفس المستوى من دون تفرقة بين شخص أو آخر، على أساس العرق أو الدين، أو الغنى والفقر وما شابه

إن هذا المستوى من الارتقاء هو الذي يليق بزائر الحسين الله ويقدم له ما يملك فداءً وحبًا، فمقام الزائر الكريم عالٍ جدا، ومن يستطيع أن يتصدى لمن تصافحه الملائكة؟؟.



أتى أهمية البحث من أهمية متغير حب الحسين، لان حب شخص ما لا شك يدفع المحب للاصطفاف مع أحباب ذلك الشخص، ولان الحسين الله ريحانة رسول الله ا وشهيد الحق فان الاصطفاف معه يفضح الاصطفافات المزيفة، ولان هناك في فروع الدين عنوان لعقيدة لا يصح الدين بدونها، هو التولى لأولياء الله والتبرؤ من أعداء الله.

#### هدف البحث

يستهدف البحث الحالى تعرف دور نظرية التعلم الاجتماعي في تنمية حب الحسين أثناء الزيارة الأربعينية

#### تحديد المصطلحات؛

أولا- نظرية التعلم الاجتماعي: (Social Learning Theory)

عرفها (بلحاج،٢٠٠١): هي أحدى أهم نظريات التعلم لباندورا ، والتي تتبنى الفكرة القائلة بأنه يمكن للفرد أن يتعلم تأثرًا بالمجتمع المحيط عن طريق الملاحظة أو عن طريق تعزيز التعلم باستخدام الثواب والعقاب (بلحاج، ٢٠٠١: ٥).

## ثانيا- التعلم الاجتماعي ( Social Learning ):

عرفه (زيدان،١٦٠): بأنه عبارة عن نوع مهم من أنواع التعلم، ويمكن تعريفه أيضًا بأنه تغير تام في السلوك، ويحدث التعلم الاجتماعي في صورة مجموعة من المواقف التي يمربها جميع الأفراد، ويحتوى التعلم الاجتماعي على كل من (العادات والقيم ،والمعارف و المعايير ،المهارات ) (زيدان ، ۲۰۱۶: ۹۰)

# الفصل الثاني اطار نظري ودراسات سابقة

#### المحور الأول- إطار نظري:

## ١. مفهوم نظرية التعلم الاجتماعي

يندرج مفهوم إنموذج التعلم بالملاحظة ضمن حقل سوسيولوجيا التربية، ويقوم على افتراض مفاده أن الإنسان ككائن اجتهاعي، يتأثر باتجاهات الآخرين ومشاعرهم وتصرفاتهم وسلوكياتهم، أي أن باستطاعته التعلم منهم عن طريق ملاحظة استجاباتهم وتقليدها وإمكانية التأثر بالثواب والعقاب على نحو بديلي (غير مباشر) وهذا ما يعطي التعليم طابعًا تربويًا لأن التعلم لا يتم في فراغ بل في محيط اجتهاعي (نشواتي، ٢٠٠٥: ١١).

وهذا ما نشاهده في الزيارة الأربعينية عند مشاهدة الأبناء لسلوك أبنائهم في خدمة زائري الإمام الحسين، وتقليدهم من خلال توزيع الماء وغيرها ،فمشاركة الأطفال في تقديم الخدمة لا يمكن أن ينظر إليه نظرة عابرة فهو أمر في غاية الأهمية، إذ ينبأ عن ظهور جيل قوي عازم على إصلاح المجتمع بالاعتهاد على أسس النهضة الإصلاحية للإمام الحسين المنهن فمشاركة الأطفال تعطي انعكاسات كثيرة من بينها أن الخط الحسيني ولاد ولا يمكن أن يحيد عنه أصحاب العقول المنغمسة بفكر ونهج القضية الحسينية الخالدة، وكذلك تبين مدى نجاح الثورة الحسينية من ضرب جذورها في أعهاق النفوس والوجدان لدى بعض المجتمعات الإنسانية.

وتعرف هذه النظرية بأسماء أخرى مثل نظرية التعلم بالملاحظة والتقليد، أو نظرية التعلم بالمناحجة، أو نظرية التعلم الاجتماعي، وهي من النظريات التوفيقية، لأنها حلقة وصل بين النظريات السلوكية والنظريات المعرفية، ففي التعلم الاجتماعي يتم استخدام كل من التعزيز الخارجي والتفسير الداخلي للتعلم (بو شعيرة،٢٠٠٩: ٧٦).



#### التقليد والمحاكاة:

ي عد التقليد والمحاكاة سمة طبيعية لدى الإنسان سواء كان طفلًا أو راشدًا، كو ن الإنسان في عملية تعلم مستمر، وهذا الأمر يفرض عليه تحديات جديدة قد لا يملكها في الوقت الراهن، وبالتالي سيلجأ لتعلمها من خلال مشاهدة نهاذج أخرى تؤديها أو من خلال القراءة عنها في الكتب، ولا يتوقف التعلم من خلال الأنموذج فقط على المعارف والمهارات، بل يتسع ليشمل العواطف والمشاعر وكيفية التعبير عنها، بمعنى أن الطفل الذي يشاهد والدته ترفع من نبرة صوتها وتلجأ للصراخ عندما تغضب، سيقوم بمحاكاة ردة فعلها العاطفية بنفس الطريقة عندما تعتريه نوبة غضب، لأن هذا ما شاهده وتعلمه كطريقة للتنفيس عن الغضب، بخلاف الطفل الذي يشاهد والده عندما يغضب يلجأ للصمت فسيقوم حتما بمحاكاة ذات الأسلوب في غضبه، وهذا الأسلوب في التعلم -التعلم بالملاحظة-ليس بجديد في المجال الديني على الأقل، فقد كان من الأساليب التربوية التي جاء بها الرسول على الناس أمور دينهم مثل الصلاة، والحج وغيرها، كما أن القرآن الكريم يحتوي على الكثير من القصص التي فيها عبر لأولي الألباب (الدوحان، ٢٠٠٩: ٣٢).

ولكن الجديد هنا في فكرة التعلم بالملاحظة أن (ألبرت باندورا) صاحب نظرية التعلم بالملاحظة أو التعلم الاجتماعي وضع لها أسسا نفسية معرفية تفيد المربي، والوالدين في معرفة الطريقة التي يتم بها التعلم بالملاحظة والعمليات العقلية التي يحتاجها الشخص ليحدث عنده هذه النوع من التعلم الذي يختصر على المتعلم أو المربي الكثير من الجهد والوقت لاكتساب المعارف والمهارات (نشواتي،٥٠٠٠: ٤).

وقد أثبتت الدراسات والتجارب العلمية أن الأبناء يحملون الكثير من صفات الأبويين فإذا كانا صالحين صلحا، وإذا كان العكس من ذلك فان من الطبيعي سينعكس على تربية الأبناء ونشأتهم بصورة عامة. إذا أردنا إصلاح المجتمعات علينا إعداد منظومة مجتمعية مبنية بشكل سليم لتكون قادرة فيها بعد على الإصلاح ومحاربة الأفكار الضالة والمشبوهة التي تمارس من قبل بعض الأفراد غير المتنورين، فبدون هذه المنظومة لا يمكن لعجلة الإصلاح أن تتقدم خطوة نحو الأمام، ولا يمكن أن تعاد للمجتمع الحقوق المسلوبة من قبل المستنفذين فيه بغير وجه حق، سوى أنهم يمتلكون المهارة العالية في الضحك على الذقون ويجيدون التسلق على أكتاف الآخرين.

فها سفك على رمضاء كربلاء من دماء صبيحة عاشوراء أثمر اليوم بخروج جيل قوي قادر على مواجهة الطواغيت وعلى مر ألازمان، ونداء الأطفال اليوم في مواكب الخدمة سيتحول غدا صرخة في وجوه الظالمين وتزلزل الأرض تحت أقدامهم، أطفال صغار في أعهارهم، كبار في عطائهم جسدوا طفولة الطف بكل معانيها وأعادوا للأذهان مأساتها، فهم بهذه المشاركات يقولون أن ضمير الحسين لن يمت وان كربلاء ستبقى خالدة على مر العصور.



#### كيفية اكتساب حب الحسين وفق نظرية التعلم الاجتماعي

أكد عالمي النفس ألبرت بان دورا وولترز (Bandore and Walter) على التعلم الاجتماعي من خلال المحاكاة، فباندورا يرى أن معظم السلوك الإنساني متعلم بأتباع نموذج أو مثال حي وواقعي وليس من خلال عمليات الاشتراط الكلاسيكي أو الإجرائي، فبملاحظة الآخرين تتطور فكرة عن كيفية تكون سلوك ما. وان التعلم المعرفي الاجتماعي يعني أن المعلومات التي نحصل عليها عن طريق اللغة وذلك من خلال ملاحظة الآخرين وملاحظة إشاراتهم، وان عملية النمذجة Modeling عند الطفل تحدث بصورة عفوية (الزغلول، ٢٠١٠: ٥٥).

وهذا ما نلاحظه في الزيارة الأربعينية يشارك عدد من الأطفال في مساعدة ذويهم بأعمال متنوعة، كالتنظيف وإعداد وجبات الشاي للزائرين وتقديمها للزائرين، فضلا عن تقديم المساعدات لبعض الزائرين من كبار السن.

ويقصد بالتعلم الاجتماعي اكتساب الفرد أو تعلمه لاستجابات أو أنماط سلوكية جديدة من خلال موقف أو إطار اجتماعي، إذ أن معظم سلوك البشر متعلم من خلال الملاحظة بالصدفة أو بالقصد، فالطفل الصغير يتعلم خدمة زائري الإمام لحسين باستهاعه لكلام الأخرين وملاحظته لسلوكهم ويقلدهم، فالتعلم بالملاحظة Observational learning يترك آثارًا كبيرة تتراوح بين تعلم اللغة إلى سلوكيات أخرى (العتوم،٢٠١٤).

ولهذا فضل بعض الأطفال إقامة مواكب حسينية خاصة بهم، تقتصر في معظم الأحيان على تقديم المشروبات الساخنة والباردة للزوار، ذلك سيرا على منهج ابائهم وان أكثر طريقة يتعلم فيها الفرد وبشكل جيد هي عن طريق التفاعل المباشر مع الأشخاص الحقيقيون في الحياة الو اقعية، إذ يكتسب الأفر اد من خلال ملاحظة الآخرين في البيئة التي يعيش فيها عن طريق الوالدين أو الأقران فنجد أن الطفل يتعلم سلوكياته من خلال التفاعل المباشر (العتوم،٢٠١٤).

وتعد المواكب الحسينية من أبرز مظاهر الزيارة الأربعينية إذ من خلالها يمكن التعلم عن طريق النهاذج غير المباشرة مثلا طفل يعيش في عائلة كل افرادها هم خدم الحسين ويفتخرون بذلك ، ويعد الأب او الأخ هو المعلم الأول والأنموذج المؤثر في تعلم الطفل.

#### نواتج التعلم الاجتماعي:

ينتج عن التعلم بواسطة نظرية التعلم الاجتماعي ثلاثة أنواع من التعلم وهي:

## أولًا : تعلم استجابات جديدة

يستطيع الملاحظ تعلم أنهاط سلوك جديدة إذا لاحظ أداء الآخرين، كالطفل الذي يقلد والدته الواقفة على الكرسي لتناول شيء من رف مرتفع، ولا يتأثر سلوك الملاحظ بالنهاذج الحية فقط بل بالمثيلات الصورية والرمزية عبر الصحافة والكتب والسينها مثل تعلم كيفية تربية الطفل من خلال قراءة كتب في الطفولة وغيره (اللصاصمة، ٢٠١١).

وهذا ما نلاحظه من خلال المواكب الحسينية بوجود هكذا أطفال يتخذون من الأمام الحسين المسين المسين المسين المسين المسين مثلهم الأعلى وإمامهم من اجل حفظ كرامتهم واستحصال حقوقهم التي سيطر عليها من يتخذ الحسين منهجا ويتبع يزيد تصرفا، فلا يمكن للظلم أن يستمر وللحقوق أن تبقى مسلوبة طالما في الأذهان تدوي صرخة هيهات منا الذلة، هذه الصرخة التي استطاعت أن تهد عروش الظالمين والمارقين وتعيد الأمور إلى نصابه

## ثانيًا: الكف والتحرير:

يقصد بالكف إعاقة وتجنب أداء السلوك من الفرد عندما يواجه الأنموذج عقابًا



بسبب انهاكه في هذا السلوك، كمشاهدة حادثة سير نتيجة السرعة فيقلل السائق من سم عته (الدو جان،۹۰۰ ۲: ۱۵).

فضلا عن مشاهد مساعدة ذوي الاحتياجات الخاصة من كبار السن والمعاقين، هذا ما نلاحظه في الزيارة الأربعينية

## ثالثًا ؛ التسهيل؛

يتناول التسهيل السلوكيات التي يندر حدوثها أو تكرارها بسبب النسيان أو عدم الاستخدام فيعمل على ظهورها عن طريق الملاحظة، وكمثال على ذلك تو اجد شخص لفترة معينة في منطقة تتحدث اللغة الإنجليزية وبعد عودته إلى بلده لم يعد يارس هذه اللغة، إلا أنه بعد زيارة صديق له من تلك المنطقة يعود فيارس الحديث بتلك اللغة (الدوجان،٩٠٠) او تواجد المواكب الحسينية وخدمة الزائرين ومشاهدة ذلك من قبل الأطفال لفترة وتكرار هذه الخدمة من قبل الرجال والنساء بمختلف أعمارهم ولفترة طويلة

#### آليات التعلم الاجتماعي

يرى باندورا أن التعلم بالملاحظة يتضمن أربع آليات رئيسة، وهي:

## أولًا: التفاعلية التبادلية:

السلوك الإنساني يحدث داخل تفاعلية تبادلية ثلاثية هي: السلوك والمتغيرات البيئية والعوامل الشخصية، وتتضح التفاعلية في أحد مصطلحات باندورا وهو الكفاية الذاتية (هي توقعات الفرد واعتقاده حول كفاءته الشخصية في مجال معين)، وقد بينت الدراسات أن الكفاية الذاتية تؤثر في دافعية الفرد للسلوك أو عدم السلوك في موقف ما، كما تؤثر في طبيعة ونوعية الأهداف التي يضعها الأفراد لأنفسهم وفي مستوى المثابرة والأداء، ويتضح ذلك في الثلاثية المتمثلة في الزيارة الأربعينية:

١. السلوك: وهي خدمة الزائرين

٢. المتغيرات البيئية: الجو العام للزيارة

٣. العوامل الشخصية: الدافع للخدمة والحب هو الذي بالإنسان ليركن العنصرية جانبا، وينسى الغرور الذات، ويبدأ بخدمة الجميع بنفس المستوى من دون تفرقة بين شخص أو آخر، على أساس العرق او الدين او الغنى او الفقر وما شابه

## ثانيًا: العمليات الإبدالية

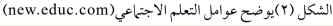
ليس ضروريا أن يتعرض الفرد لمارسة الخبرة بنفسه كي يتعلم ، بل يمكن اكتسابها على نحو بديلي (غير مباشر) من خلال ملاحظة الآخرين، ويعني ذلك إمكانية تأثر سلوك الفرد (الملاحظ) بالثواب والعقاب على نحو بديلي (غير مباشر) إذ يتخيل المتعلم نفسه مكان الأنموذج، مثل: تعلم الخوف من الحشرات والحيوانات، فليس ضروريًا أن يتعرض الفرد للدغة الأفعى كي يعرف أنها خطيرة (اللصاصمة، ١٨٠١: ١٨).

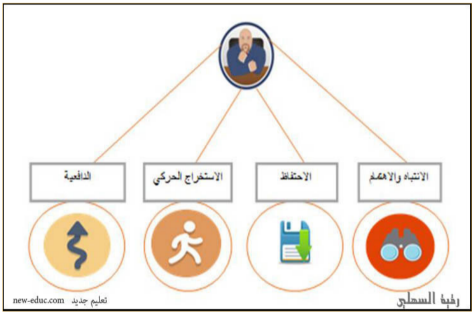
وهذا ما تمثل في الزيارة الأربعينية من خلال مشاهدة الأطفال لسلوك الأب والأم فإذا أردنا أن يتعمق حب الحسين المن أعاق قلوب هذا الجيل، فما علينا إلا أن نكثر من حضور المجالس الحسينية واصطحاب الأطفال، ففي كل مجلس حسيني مهما كان حجمه «صغيرًا أو كبيرًا» فإن بذور محبة الحسين تنمو في قلوبهم، أليس الحديث الشريف يقول: «إن للحسين محبة مكنونة في قلوب المؤمنين» إن سرد قضايا وحكايات، وبطولات، وكلمات الحسين لأجل الاقتداء وليس للتسلية، يسهم بشكل مركز في تنمية الحب الحسيني في أعماق قلوب الجيل الجديد. فان حب الحسين المن هو برنامج عملي.



#### مراحل التعلم الاجتماعي:

يتطلب التعلم بالملاحظة والمحاكاة وجود نهاذج يتفاعل معها الفرد على نحو مباشر أو غير مباشر ، ويجب تو فر أربعة عوامل تتمثل في الشكل الآني:





## أولًا: الانتباه والاهتمام:

يعد الانتباه من العوامل الأساسية التي تدعو الشخص لمحاكاة سلوك معين، إذ بدون توفر هذا العامل لا يحدث التعلم، ويتوقف الانتباه على عدد من العوامل منها:

١. عوامل مرتبطة بالأنموذج الذي يرغب الشخص في تقليده أو محاكاته

لا بد أن يتوفر في الأنموذج عدد من السمات حتى ينجذب له الشخص، وبالتالي يعمل على تقليده، ومن هذه السيات: المكانة الاجتماعية والاقتصادية للشخص، شهرة



الأنموذج المقلد مثل اللاعبين والممثلين والدعاة، والسلطة والجاذبية من ناحية المظهر أو الأسلوب الحواري وغيره، فالنهاذج التي تمتاز بمثل هذه السهات عادة ما تجذب انتباه الآخرين لما تعرضه من أنهاط سلوكية (الزغلول، ٢٠١٤).

والأهل هم اكبر مثال يقتدى به الطفل مثل (خدمة الزائر، إلا أن هناك أخلاقيات حسينية تجلت في يوم عاشوراء ينبغي ترسيخها في نفوسنا ومنها: اتخاذ القرارات الصائبة، السعي لهداية الآخرين، قوة الإرادة وتحمل الشدائد، تحمل المسئولية، اللاعنف مع الأعداء، والعزة والكرامة.

# ٢. عوامل مرتبطة بالشخص المُقلد أو المُحاكي للانموذج:

وتتمثل في سهات شخصية ونفسية للشخص المُقلد مثل نظرة الشخص لذاته، فالأفراد الذين يملكون مفهوم ذات مرتفع أقل ميلًا للمحاكاة أو التقليد مقارنة بالأفراد الذين يملكون مفهوم ذات منخفض، كها أن وجود الدافعية لدى الشخص المقلد يدفعه لتعلم خبرات أو أنهاط سلوكية معينة، ليحقق هدفا ما. ففي الزيارة الأربعينية وانتشار الخدمة في المواكب الحسينية ممكن تنمية مفهوم الذات إذ يتسابق خدام الحسين في خدمة الزائرين

# ٣.درجة التشابه بين الشخص المقلد والأنموذج الذي يتم تقليده

تزداد فرصة الانتباه للأنهاط السلوكية التي يعرضها الأنموذج في حالة وجود خصائص مشتركة تربطه بالآخرين، كالجنس والمستوى العلمي والبيئة الثقافية وبعض الخصائص الشخصية كالميول والاهتهامات والاتجاهات (بو شعيرة،٥٠٩:٥٠).

٤. الأهمية المترتبة على السلوك الذي يعرضه النموذج الذي يتم تقليده:
 إذ يزداد الانتباه لسلوكيات الناذج التي تبدو ذات أهمية وقيمة للآخرين.



### ثانيًا: الاحتفاظ

تجدر الإشارة هنا إلى أن التعلم بواسطة الملاحظة والتقليد لا تظهر نتيجته بشكل فوري ومباشر بعد مشاهدة السلوك المطلوب تعلمه أو ملاحظته، وإنها يتم الاحتفاظ به واللجوء إليه عندما تقتضيه الحاجة، وهذا يتطلب توفر قدرات معرفية معينة لدى الفرد كالتخزين في الذاكرة والتذكر والاستدعاء، وتمثل هذه السلوكيات على نحو لفظي أو صوري أو حركي، كما تلعب عملية المارسة والإعادة دورا كبيرا في تسهيل الاحتفاظ بالأنباط السلوكية التي يتم ملاحظتها وإعادة إنتاجها لاحقًا، ومن هذا المنطلق ينبغي التنويع في الناذج المعروضة على الأفراد وعرضها أكثر من مرة عليهم حتى يسهل عليهم ترميزها (بو شعيرة،٩٠٠٧: ٥).

إذ يؤكد علماء نظرية التعلم الاجتماعي بان الطفل بعمر (٣) سنوات يقلد الأنموذج المشاهِّد إذ يعد الأب او الأم او الأخ الكبر قدوة للأطفال بكل السلوكيات التي تبدر منهم، كالخدمة الحسينية إذ انه في هذا السن يكتسب السلوك وبتمثله باعتقاده أن الأنمو ذج لا يخطأ ، حتى لو كان سلوكه سلبيا يعتقد بان سلوكه مقبو لا اجتماعيا، فالخدمة الحسينية بكل أبعادها من قبل الأهل تعد دروسا غير مباشرة للجيل الجديد.

# ثالثًا: الإنتاج أو الأداء أو الاستخراج الحركي:

فالاستدلال على حدوث التعلم بالملاحظة لدى الأفراد يتطلب أن يملك الشخص قدرات لفظية أو حركية، حتى يجسد هذا التعلم في أداء أو فعل خارجي قابل للقياس والملاحظة، ويتطلب ذلك توفر عامل النضج والملاحظة والمارسة. كما أن إنتاج الفعل السلوكي لا يعني بالضرورة أن يكون هذا الفعل صورة طبق الأصل للسلوك الملاحظ، فقد يعمل الفرد على إنتاج السلوك بشكل يتلاءم مع توقعاته (الدوجان، ٢٠٠٩: ١٧)

### رابعًا: الدافعية

يعتمد التعلم بالملاحظة على وجود دافع لدى الفرد لتعلم نمط سلوكي معين، وترجمة هذا التعلم في أداء ظاهر كذلك، ويتوقف الدافع على عدد من العوامل منها النتائج التعزيزية أو العقابية (النتائج الخارجية) المترتبة على سلوك الأنموذج، كما يعتمد أيضًا على العمليات المنظمة ذاتيًا أي التعزيز الداخلي. أيضًا، قد يشكل السلوك الذي يعرضه الأنموذج دافعًا بحد ذاته للملاحظ لتعلمه، كونه يشكل أهمية في تحقيق أهدافه (العتوم، 1۷:۲۰۱٤).



كيف يمكن أن نستفيد من نظرية التعلم الاجتماعي في المجال التعليمي (حب الحسين)؟

يمكن أن يسهم التعلم بالملاحظة في تشكيل الكثير من الأنباط السلوكية والمعارف منها:

تنمية العادات والقيم والأخلاق الفاضلة والصفات الحميدة من خلال القدوة الحسنة.

تنمية المهارات الفنية والحركية والرياضية من خلال استخدام العروض والنماذج المختلفة، مع إتاحة الفرصة للأفراد في ممارسة هذه المهارات وتزويدهم بالتغذية الراجعة.

علاج الاضطرابات السلوكية الانفعالية كالخجل و الانطواء وغيرها من خلال عرض النماذج.

علاج اضطرابات النطق والكلام من خلال برامج التدريب على النطق في الحالات البسيطة والتي تتطلب قدراً من الممارسة والتكرار.

ضبط السلوك الأخلاقي لدى الأفراد من خلال القوانين والعقوبات المترتبة على مرتكبي بعض السلوكيات السيئة، والغير مقبولة لدى المجتمع.

زيادة الدافعية لدى الأفراد عند مشاهدتهم المعززات -مثل الترقية وغيرها- التي يحصل عليها الآخرون عناسبة ممارستهم لسلوكيات معينة، أو توضح انتصاراهم في التغلب على عوائق أو تحديات معينة مثل النجاح في إنقاص الوزن الزائد. new-educ.com رهبه السملي

التطبيقات التربوية لنظرية التعلم بالنمذجة من قبل المعلم في صورة توجيهات: - ١ - كن حذرًا في ألفاظك وسلو كياتك، فأنت بالنسبة للآخرين إنمو ذج يُحتذى به.

٢. - تذكر أن بناء القيم الجيدة عند النشئ الجديد هدف رئيس لبناء شخصيتهم مستقبلا.
 ٣. - وفر للطلبة نهاذج ترغب في تعلمها، مثل (شخصية الإمام الحسين) على سبيل المثال.
 ٤. - يلعب الانموذج أيضا دورًا بالنسبة للأطفال في تعليمهم السلوكيات والقيم المرغوب فيها عن طريق الإشارات لذلك على المعلم أن يقوم بالسلوك الذي يرغب في تعليمه بشكل واضح وببطء وعدد المرات حتى يستطيع الطفل تقليده (الزغلول والزغلول).

### المحور الثاني- دراسات سابقة:

١.دراسة (كاظم ومطر،١٩٠) الأبعاد الاجتماعية والأخلاقية لزيارة الأربعين

استهدف البحث الحالي تعرف البعد الأخلاقي والاجتماعي في زيارة الأربعين، وإبراز أهمية العلاقة بين البعد الأخلاقي والبعد الاجتماعي لزيارة الأربعين تضمن الفصل الثاني الأبعاد النفسية والتربوية والأخلاقية للزيارة الأربعينية واستعراض العديد من النظريات وقد توصل البحث لعدد من التوصيات والمقترحات

٢.دراسة (يحفوفي، ٢٠١٩) البعد الأخلاقي الإجتماعي لزيارة الأربعين بين النظرية والتطبيق

استهدف البحث الحالي تعرف الأبعاد الإجتماعية الأخلاقية لزيارة الأربعين يتناول هذا البحث أهمية زيارة أربعين الإمام أبي عبد الله الحسين الله وبيان دورها في الاصلاح الاجتماعي والأخلاقي ويعرض ما لها من أبعاد على المستويين من خلال ذكر الأبعاد وتحليلها تحليلا موضوعياً ، مستعينا بلآيات القرآنية والأحاديث والراويات الشريفة،

ومركزا على الجانب التطبيقي العملي من خلال ذكر مصاديق ونهاذج عملية لكل بعد من الأبعاد ومن حيث كونه بحثا "يدور حول الأبعاد الإجتماعية، فلقد تم "ذكر العوامل الخمسة التي تحدد الاختلاف بين المجتمعات والشعوب عند عالم الاجتماعالالماني (هو فستيد) لما لها من أهمية على الصعيد النظري وتطبيقها عملياً على الزيارة المليونية. واعتمد المنهج الوصفي - التحليلي في تبيان مفاصله. كما انه خلص إلى نتائج عملية مهمة للزيارة وبعض التوصيات.

٣. دراسة (الكاظمي، ٢٠١٩) اثر زيارة الأربعين في اصلاح المنظومة الأخلاقية للمجتمع الانساني

استهدف البحث تعرف اثر زيارة الأربعين في اصلاح المنظومة الأخلاقية للمجتمع الانساني، تناول المبحث الاول المبحث الأول: الآثار الإيجابية لزيارة الأربعين )الدور الأخلاقي لزيارة الأربعين في بناء الجيل الواعي(، المبحث الثاني: الأبعاد الجوهرية لزيارة الأربعين المليونية المبحث الثالث زيارة الأربعين مناسبة للإصلاح، المبحث الرابع: عالمية الإمام الحسين في زيارة الأربعين والخاتمة

٤.دراسة (الشاوي، ٢٠١٩) البيئة الأسرية وعلاقتها بالأبعاد الاجتماعية والأخلاقية لزيارة الأربعين من وجهة نظر طالبات الجامعة

استهدف البحث تعرف البيئة الأسرية وعلاقتها بالأبعاد الاجتماعية والأخلاقية لزيارة الأربعين على عينة من طالبات الجامعة بلغت (٢٧٧) طالبة، وقد استخدمت الباحثة مقياس البيئة الأسرية المعد من قبل (موس،١٩٧٤) والمعرب من قبل فتحي عبد الرحيم وحامد الفقى، ١٩٨٠ ،)أظهرت النتائج بوجود فروق حقيقية في البيئة الأسرية بين الطالبات حسب متغير المرحلة، ولكن توجد فروق حقيقية في الأبعاد الاجتماعية والأخلاقية للزيارة الأربعينية من وجهة نظر طالبات كلية التربية البدنية وعلوم الرياضة للبنات بجامعة بغداد ولصالح المجموعة الثالثة.

### الاستنتاجات

يوضح بان دورا أهمية النمذجة في قوانين تعديل السلوك موكدًا أن باستطاعة الفرد اكتساب الأنهاط السلوكية المعقدة واللغة والمهارات اللفظية والاستجابات الانفعالية (من خلال مشاهدة الآخرين بكيفية التصرف في موقف حزين أو سار) والاستجابات الاجتهاعية، لذلك يمكن اكتساب وتنمية اللغة منذ الطفولة بشكل جيد عن طريق ملاحظة الآخرين سواء بشكل مباشر عن طريق البيئة التي يعيش فيها أو بشكل غير مباشر عن طريق وسائل الإعلام.

### التوصيات:

اللأسرة دورا مهما في تنمية حب الحسين من خلال أساليب التنشئة الاجتماعية التي تكون أساسها الحوار والتثقيف بقصة الإمام الحسين ، فضلا عن اصطحاب الأطفال للخدمة الحسينية بالمواكب الحسينية وتكليفهم بأعمال خدمية تتناسب مع الوضع الجسمي والبيولوجي.

٢. تضمين المناهج الدراسية ابتداءا من مرحلة رياض الأطفال وانتهاءا بالمرحلة الجامعية موضوعات تتضمن قصة أهل البيت وكراماتهم ومضلوميتهم على مر العصور لاستزادة هدا الجيل بهذه الموضوعات بهدف تنمية حبهم لآل البيت وخاصة الإمام الحسين وما جرى على عياله وأسرته قبل وبعد استشهاده

٣. على وسائل الإعلام التوعية والتثقيف بقصة الإمام الحسين

٤. استخدام أسلوب الإثابة والتعزيز بالنسبة للأطفال الذين يقدمون الخدمة لزائري أربعينية الإمام الحسين بهدف تنمية الحب الحسيني في نفوسهم كي يبقى هذا الحب مستمرا



### المقترحات

تقترح الباحثتان مايلي:

١. تشجيع طلبة الدراسات لعليا بتناول موضوع قصة الإمام الحسين وارتباطها بمتغيرات نفسية ك(الصلابة النفسية، الإيثار)

٢. الآثار النفسية للزيارة الأربعينية لدى تلاميذ المرحلة الابتدائية

٣. العمل التطوعي لدى الشباب

#### المصادر

١. بلحاج، عبد الكريم (٢٠٠١). التعلم الاجتماعي: نظرية في التعزيزات والتوقعات، مجلة سيكولوجية التربية، المغرب مج(٢)،ع(١١٥).

٢. بو شعرة ، خالد محمد وغباري ، ثائر أحمد ( ٢٠٠٩ ): سيكو لو جيا النمو الإنساني بين الطفولة والمراهقة ، ط(١) ،مكتبة المجتمع العربي، الأردن -عمان

٣. الدوجان، خالد إبراهيم (٢٠٠٩): الوجيز في علم النفس التربوي، ط(٢)، الرياض، مكتبة الرشد.

٤.الشاوى، سعاد سبتي (٢٠١٩): البيئة الأسرية وعلاقتها بالأبعاد الاجتماعية والأخلاقية لزيارة الأربعين من وجهة نظر طالبات الجامعة ، موتمر الزيارة الأربعينية، محور الأبعاد الاجتماعية والأخالقية لزيارة الأربعن ،مجلة السبط السنة لخامسة المجلد الخامس ،العدد الثاني/ ج١

٥.الزغلول، رافع النصير، الزغلول،عاد عبد الرحيم (٢٠١٠): نظريات التعلم، رام الله ، دار الشروق ، عمان - الأردن

٦. زيدان، وجدي عبد اللطيف (٢٠١٦): فعالية برنامج إرشادي قائم على نظرية التعلم



- الاجتماعي في تحسين فاعلية الذات لدى عينة من ذوى صعوبات التعلم، مجلة كلية التربية (جامعة بنها)،مصر، مج (٢٧)،ع(٢٠).
- ٧. العتوم، عدنان يوسف (٢٠١٤): علم النفس المعرفي النظرية والتطبيق، ط(٨)، دار المسيرة للنشر، جامعة اليرموك.
- ٨. كاظم، وفاء ومطر، نجاة (٢٠١٩): الأبعاد الاجتهاعية والأخلاقية لزيارة الأربعين، موتمر الزيارة الأربعينية، محور الأبعاد الاجتهاعية والأخالقية لزيارة الأربعن ، مجلة السبط السنة لخامسة المجلد الخامس ، العدد الثاني/ ج١
- ٩.الكاظمي، رنا فرحان طاهر (٢٠١٩): اثر زيارة الأربعين في اصلاح المنظومة الأخلاقية للمجتمع الانساني موتمر الزيارة الأربعينية، محور الأبعاد الاجتماعية والأخالقية لزيارة الأربعن ، مجلة السبط السنة لخامسة المجلد الخامس ، العدد الثاني/ ج١
- ۱۰. اللصاصمة، محمد حرب ( ۲۰۱۱): المنحنى الاستراتيجي الشامل لعلم النفس التربوى بين النظرية والتطبيق، ط(۱)، دار البركة، عمان الأردن.
  - ۱۱. نشواتي، عبد المجيد (۲۰۰۵): علم النفس التربوي، مؤسسة الرسالة، بيروت (new.educ.com). ۱۲
- ١٣. يحغوفي، نادين (٢٠١٩): البعد الأخلاقي الإجتماعي لزيارة الأربعين بين النظرية والتطبق
- ١٤.، موتمر الزيارة الأربعينية، محور الأبعاد الاجتهاعية والأخالقية لزيارة الأربعن ، مجلة السبط السنة لخامسة المجلد الخامس ، العدد الثاني/ ج١





# الثورة الحسينية واثرها في تجسيد مفاهيم التسامح ولغة الحوار ومواجهة التحديات الطائفية والمذهبية والدينية

أ.م احلام اسماعیل عیسی م.د وفاء اسماعیل سعد كلية التربية / الجامعة المستنصرية

# ahlamahmd1976@gmail.com ahlameash@uomustansiriyah.edu.iq

### ملخص البحث

إن طريق الإمام الحسين هو طريق هاد لطلاب الحقيقة ومشعل من مشاعل العلم والمعرفة في قيادة الأمة الإسلامية إلى بر الأمان بوصفه الطريق والمنهج الحق في إيصال الفرد والمجتمع نحو الحق تبارك وتعالى، وكفي به فخرآ وعظمة وعلو شأنٍ.

إن الفرد والمجتمع بها حاجة ماسة وأكيدة لعقائد ومنهجية صحيحة نحو الله تبارك وتعالى، وكون هذه العقائد لابد ان تكون موافقة لما أراد الله تبارك وتعالى، عن طريق الرسول اقتضت النوايا والمصالح الحسنة إيصال هذه العقائد والقيم الأخلاقية والاجتماعية عن طريق الإمام الحسين، لأن النبي يقول: حسين منى وأنا من حسين وإن الحسين الله يُعدّ منقذ الأمة الإسلامية وإن الدعاء محجوب إلا بذكرهم وأنهم أهل البيت الله سفينة النجاة من ركبها أو دخلها فهو آمن.

إن شهادة الإمام الحسين هي النتيجة الوحيدة التي تكفل بإرجاع الإسلام الصحيح إلى مكانه بعد أن حرّفه منحرفو بني امية. ونصرة الإمام الحسين واجبة على لسان النبي



مما يدل على حقانية ثورته وانحراف الاتجاه المخالف فكل من سمع داعية الإمام الحسين وجبت عليه النصرة.

الإمام الحجة القائم هو من ولد الإمام الحسين الإمام الحسين كان عالما بالشهادة فكان خروجه هو تلبية لإرادة الله تعالى ورسوله ولذا كان خير مصلح للامة الإسلامية ووارث الأنبياء ولا سيها النبي محمد فعلى الجميع نصرة الإمام الحسين كل بحسب قدرته. باتباع منهج التسامح لوحدة الصف والقضاء على الطائفية بجميع أشكالها.

الكلمات المفتاحية: الثورة الحسينية ،التسلمح ، الحوار





The Husseinian revolution and its impact on embodying the concepts of tolerance, the language of dialogue, and facing sectarian, sectarian, and religious challenges

> Assistant Professor, Ahlam Ahmed Issa. Teacher Dr. Wafaa Ismail Saad College of Education/ Al-Mustansiriya University ahlamahmd1976@gmail.com

> > ahlameash@uomustansiriyah.edu.iq

#### Abstract

The path of Imam Hussain is a guiding path for those seeking truth and a torch of knowledge and knowledge in leading the Islamic nation to safety, considering that it is the right path and method to lead the individual and society towards the truth, the Blessed and Exalted. Towards God, Blessed and Exalted be He, and the fact that these beliefs must be in accordance with what God, Blessed and Exalted be He, through the Messenger, necessitated good intentions and interests in communicating these beliefs and moral and social values through Imam Hussein. Because the Prophet says Hussein is from me and I am from Hussein and that Hussein (peace be upon him) is considered the savior of the Islamic nation and that supplication is veiled except by mentioning them and that they are Ahl al-Bayt, peace be upon them, especially Hussein, the ship of salvation from his knees or entering it. to its place after it was distorted by the perverts of Banu Umayyah. Supporting Imam Hussein is obligatory on the lips of the Prophet, which indicates the validity of his revolution and the deviation of the opposing



direction. Imam al-Hujja al-Qa'im (may God hasten his reappearance) is from the sons of Imam al-Husayn, peace be upon him, and that Imam al-Husayn was a scholar of martyrdom. Imam Hussein, each according to his ability. By following the approach of tolerance for the unity of the class and the elimination of sectarianism in all its forms.

Keywords: Hussein revolution, armament, dialogue

#### المقدمة

إن البحث في قضية الإمام الحسين المنطقات الرسالة المحمدية، وتتبع مسار السياسية والفكرية والعقدية، هو استحضار لمنطلقات الرسالة المحمدية، وتتبع مسار الإسلام والمسلمين في مرحلة التأسيس والانتشار والوقوف على زاوية الانحراف وانفراجها حتى وقوع اليوم الذي انتصر فيه الدم على السيف، وانكسار سلطان الطغيان والزيف. إن القضية الحسينية عاشت قرونا عديدة بالشعائر والمجالس والمحاضرات لكن لم تدخل ميدان التحليل العلمي والبحث الأكاديمي بها تحمل من قيم أخلاقية واجتهاعية وأهمية هذا الموضوع بشكل عام تكمن من أهمية المسيرة الحسينية وما تحمله من قيم أخلاقية واجتهاعية تهدف إلى اصلاح المجتمع حيث اشتملت ثورة الإمام الحسين عظاهر البطولة النادرة والسمو الإنسان يي لدى الثائرين وقائدهم العظيم المتمثل بالتضحية بكل عزيز من النفس والولد والمال والامن في سبيل المبدأ والصالح المجام مع الضعف والقلة واليائس من النصر العسكري وما اشتمل عليه من مظاهر الجبن والانحطاط الإنسان ي لدى السلطة الحاكمة وممثليها في تنفيذ جريمتها بملاحقة الثائرين واستئصالهم بصورة لم يشهد لها التاريخ مثيلا.



### مشكلة البحث

هل كان لثورة الإمام الحسين ابعاد اجتماعية أخلاقية قومية وإسلامية تنمي روح التسامح الديني؟

### فرضية البحث

كانت لتضحية الإمام الحسين وأهل بيته جوانب اجتماعية وأخلاقية وتربوية، تنمى روح الجهاد لدى الأفراد، والدفاع عن القيم والمبادئ الأخلاقية والإنسانية. وتنمى التسامح وتدعو إلى نبذ الطائفية، والتعايش السلمي بين الأديان.

#### هدف البحث

يهدف البحث إلى التوصل إلى نتائج علمية ملموسة، وأكاديمية عن الشخصية الفذة للإمام الحسين، وكيف ضحى بكل عزيز من حال ونفس وولد، في ظل ظروف صعبة، لكي يستمر التعايش السلمي والروحي بين الطوائف المختلفة.

## أهمية البحث

تأتى أهمية البحث من كونها تعالج القضايا المهمة ذات الطابع الاجتماعي التي تخص كل الفئات وطبقات المجتمع العراقي.

### هيكلية البحث

نظرا الأهمية البحث، فقد جاء بأربعة محاور أسس وهي:

المحور الأول: الحياة الشخصية للإمام الحسين الله.

المحور الثاني: التعايش السلمي مفهومه، وسياقاته، ومرتكزاته.



المحور الثالث: التطرف (الأسباب، والاثار، والمعالجات الممكنة)

المحور الرابع: القيم والآثار الإنسانية لثورة الإمام الحسين الله.

# المحور الاول الحياة الشخصية للإمام الحسين الملاحد

### ولادته:-

كان الحسين الله منذ ولادته شمعة مضيئة في طريق الظلام، وأنه مصلح للأمة الإسلامية، لم يشر صراحة ابن أعثم الكوفي لولادة الإمام الحسين الله وإنها ذكر رواية واحدة عن يحيى بن عبد الرحمن القرشي \* عن عبد الرحمن بن مصعب القرقساني (ابن حجر، ج٣، ص٧٠٧)

عن الأوزاعي عن ابن عفان عن أم الفضل (ابن سعد، ج٨، ص٢٦٦-٢٦؛ ابن عبد البر، ط١، ص٩٣٥، ص٩٩٥) إنها قالت: رأيت في منامي رؤيا هالتني وأفزعتني، فجئت إلى رسول الله فقلت: يا رسول الله، رأيت كأن قطعة من جسدك قد قطعت فوضعت في حجري فقال: النبي في خيرًا رأيت يا أم الفضل، إن صدقت رؤياك فإن فاطمة حامل وستلد غلامًا ادفعه إليك لترضعيه، قالت أم الفضل: فوضعت فاطمة بعد ذلك غلاما فسمي الحسين: ودفعه النبي في أي فكنت ارضعه. قالت أم الفضل: فدخل النبي في حجري فأخذه وجعل يلاعبه وهو مسر ور (الكوفي، ج٤، النبي على ذات يوم والحسين في حجري فأخذه وجعل يلاعبه وهو مسر ور (الكوفي، ج٤، ص١٩٥؛ القرشي، ط١، ج١، ص٣٠)

بينها ذكر كل من ابن سعد والزبيري، والبلاذري، وأبو فرج الأصفهاني، والشيخ المفيد، إن الإمام الحسين الله ولد لخمس خلون من شهر شعبان سنة أربع للهجرة (ابن سعد، ج ٦، ص ٣٩٩؛ الزبيري، ط٣، ص ٤٠؛ البلاذري، ج٣، ص ٤١؛ الأصفهاني،

ط١، ص٨٦؛ المفيد، ط١، ص٨٤٧؛ الحسني، ط٢، ص١)

في حين ذكر الطبرسي، أن أسماء بنت عميس (ابن عبد البر، ص٨٧٣) هي التي تولت ولادة الإمام الحسين حيث ذكر: فجاء النبي الله فقال: يا أسماء هاتي إبني، فدفعته إليه في خرقة بيضاء (الطبرس،ط١،ج١،ص٤٢٧؛ ياسين، ط١،ص١٥٨)

في حين ذكر أن صفية بنت عبد المطلب (ابن سعد ، ج ۱۰، ص ٤١ ابن عبد البر، ص ٢١) عمة النبي هي التي تولت ولادته حيث قالت: «لما سقط الحسين الله من بطن أمه، كنت قد وليته» ]ولدته[. (الصدوق، ص ١٠٨) الحائري ، ط ١، ص ٧٠)

### كنيته وألقابه:

للحسين الله كنى وألقاب عديدة ومنها ما ذكر ابن أعثم الكوفي أن كنية الحسين الله أبو عبد الله (الفتوح ،ج٤،ص ٢٤،ج٥،ص ١٥؛ ابن س،ص ٣٩٩؛هارون،ط٥،ج٤، ص ٢٧؛اليعقوبي،ج٢،ص ٢٦؛الأصفهاني ص ٨٨؛الطبرسي، (ت:٤٥هـ/ ١١٥٨)، الخرسان، ج٢،ص ١٩؛ البغداديص ١٩؛ ابن عساكر،ج١٤،ص ٢١، تبرزيان، ص ٢٩؛ زامل،ط١، ص ٢٧)، وأشار إلى لقبه الله في أربع روايات أولها: رواية أعور بن مخرمة: – قائلًا:...الطاهر بن الطاهر (الفتوح ، ج٤، ص ٢١٥) وهذا أول الألقاب الذي لقب به.

وذكر رواية ثانية: أن رسول الله على قال: (اجعله من سادات الشهداء) (الفتوح، ج٤، ص١١٧) وبهذا فقد لقب سيد الشهداء (ابن قولويه، ط١، ص١١٧ - ١١٨ ا؛ الصدوق، ط١، ص٢٥٥)

أما الرواية الثالثة: عن رسول الله الله قال: «حسين سيد شباب أهل الجنة (الفتوح، ج٤، ص٢٢٣؛ الأنصاري، ط٤، ص٢٣١؛ ابن ماجة ط١، ج١، ص٥٦، الصدوق،

الأعلمي، ط١، ج١، ص١٤٣؛ معوض و عبد الموجود ، ج٢، ص٢٤؛ البعلاوي، ط١، ج٣، ص٨٥؛ البعلاوي، ط١، ج٣، ص٨٥؛ الرحمة، ط١، ص١٨١) ويشير ابن أعثم إلى رواية رابعة، بأن من ألقاب الإمام الحسين «هيلي»، وهو السبط إذ قال: «السلام عليك يا رسول الله أنا الحسين بن فاطمة، أنا فرخك وابن فرختك، وسبطك في الخلف (الفتوح، ج٥، ص٢٦؛ المسن حنبل، ج٥، ص١٨١؛ البلاذري، ج٣، ص٩٥٩؛ عثمان، ج٥، ص١٦١؛ الحسن، ط١، ج١، ص١٥)



## المحور الثاني:

# (التعايش السلمي، مفهومه، وسياقاته، وأقسامه، ومرتكزاته بحسب ما جاء في القران الكريم)

اولا /التعايش لغة: مشتق من العيش والعيش الحياة.

التعايش اصطلاحا: يقصد به العيش المتبادل مع المخالفين القائم على المسالمة والمهادنة.

### ثانيا /مفهوم التعايش السلمي

يُعد من مبادئ الإسلام، فهو قانون إلهي يهدف إلى حفظ حياة البشرية، على وفق ضوابط تقوم على حق الاحترام والاعتراف بأحقية الآخرين في العيش الكريم. وكذلك عبارة عن قاعدة عقائدية ذات جذور إيانية جاءت عر سلسلة من الهدى الإلهي، فجاء الأنبياء والرسل يحملون نداء المولى عزّ وجلّ لنشر دعوة التوحيد، وتوجيه الشعوب والقبائل بأن الغاية من خلقهم التعارف والتعايش، وليس الصر اعات والحروب.

ويعتبر الإنسان هو جوهر عملية التعايش والسلم، لذلك خصه الله تعالى بالوجود في الأرض لإظهار قيمته الآدمية. فالتّعايش في ظلال القرآن الكريم يسعى إلى خدمة الأهداف المرجوة. (الشيخ المنتظري، ص٩٠٤) إن التعايش السلمي مع الذات ومع الآخرين يشكل قيمة راسخة في النفس الإنسانية، والإسلام حريص على تقوية أواصر حسن الجوار مع كافة المجتمعات، كما يعتبر التسامح من خصائصه المهمة، وهذا ما يمكن ملاحظته من خلال أحكامه وتعاليمه الاجتماعية. ولذا فإن الشريعة الإسلامية تنظم روابط المسلمين فيما بينهم وأيضًا تؤكَّد على ثقافة التسامح والتساهل مع أصحاب الأديان الأخرى. وقد جعل الله تعالى علاقات البشر فيها بينهم مبنيّة على أساس الأخوة والإلفة وكانت سيرة النبي على مبنيّة على ذلك. كما يوصي القرآن الكريم المسلمين أن يتعاونوا فيما بينهم لحل الأمور العالقة.

### ثالثا/ التسامح والتعايش السلمي في سياق النصوص القرآنية

لقد تناول القرآن الكريم موضوع التسامح بوصفه من الصفات الأسس والخصائص اللازمة لكل فرد مسلم ودعامة أساسية من دعائم التعايش السلمي مع غيره، وذلك في آيات عديدة عبّر عنه فيها بالعفو والحلم والصفح الجميل وألفاظ أخرى لها دلالتها كالنهي عن الصفات الذميمة من كذب وكبر وعجب وبخل وتفاخر ورياء وغل وحسد والصفات الأخرى التي تسيء إلى التعايش السلمي والتسامح بين الأديان ونبذ التطرف.

فلم يكتف الإسلام بالدعوة العامة إلى التحلي بالأخلاق الحميدة والتخلي عن الأخلاق الذميمة، وإنها فصل القول في الصنفين فبين أنواع كل صنف، والحكمة في هذا البيان المفصل هي توضيح معاني الأخلاق وتحديدها لئلا يختلف الناس فيها وتتدخل الأهواء في تحديد المراد منها (الطبرسي، ج٤، ص ٤١٥)

### رابعا/ أقسام التسامح في القرآن

باتباع النصوص القرآنية نجد أن التسامح يمكن تقسيمه على:

# ١. التسامح بين الأفراد

وهو ما ينبغي أن تكون عليه علاقات الأفراد فيها بينهم بحيث يتبادلون الاحترام ويتعاملون بالحسنى ويتغاضون عن جهالات الآخرين، ومن الآيات التي تجسد هذا قوله: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ ﴾ (الأعراف: ١٩٩)، وروي أنه لما نزلت هذه الآية، سأل رسول الله على جبرائيل عن ذلك، فقال: لا أدري حتى أسأل العالم، ثم أتاه فقال: يا محمد! إن الله يأمرك أن تعفو عمن ظلمك، وتعطي من حرمك، وتصل من قطعك (الطبرسي، ج٤، ص ٤٤)



# ٢. التسامح بين الزوجين في الأسرة الواحدة

وهذا النوع من التسامح من الأمور الواجبة شرعًا للوفاء بها التزمه الزوجان من المعاشرة الطيبة والألفة والمودة والتراحم والتواد، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾ (النساء:١٩)، أي طيّبوا أقوالكم لهن وحسِّنوا أفعالكم وهيئاتكم بقدر ما تحبون (الطبرسي، ج٤، ١، ص ٤١٥)

# ٣.التسامح بين الجهاعات

التسامح بين الجماعات ان الجماعة قد تتعرض للضغط والظلم والتغليظ بالقول من قِبَل جماعة أخرى، فالمطلوب في هذه الحالة خطوة أولى لتفادى أضر ار المواجهة بالقوة، وهذا من كمال التسامح لهذا الدين فلم يأمر أتباعه بالقتال والمواجهة الساخنة أول الأمر بل فتح بابًا للموادعة وتهدئة الأوضاع كما في قوله تعالى: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَكُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (البقرة: ١٠٩)، أي: فاسلكوا معهم سبيل العفو والصفح عما يكون منهم من الجهل والعداوة. (الطبرسي، الجزء الأول، المتوفى ٤٨ ٥هـ)

# ٤. التسامح بين الشعوب والدول

يجب أن يكون تسامح بين الشعوب وعدم الضغط على الأشخاص وإجبارهم للدخول في الإسلام فلا يوجد إكراه في الدين ولا يرضى القران بذلك، وقد هيّا القرآن أتباعه نفسيًا لقبول التعدد والتنوع الديني بذكره مرارًا وتكرارًا لقصص السابقين من الأقوام والملل، وأنه لا يتوقع هداية كل الناس وأن الاختلاف بينهم أمر طبيعي وكائن، كما في طائفة من النصوص لعل من أصرحها قوله عزوجل: (أَفَلَمْ ييأس الَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاءُ الله لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا) (الرعد: ٣١)، جاء ذلك في سياق تأكيده لإعجاز القرآن وكفايته في الدلالة على سبل الخير والفلاح لكل من تدبر فيه ولم يتهاد في اتباع الهوى، فإذا وجدنا مع قوة هذا القرآن المعجز في منطقه الواضح واستدلاله الناصع أقوامًا لا يدينون به ولا يتخذونه مرجعًا وإماما فهذا أمر طبيعي لا ينبغي أن يصيبنا بفتور أو إحباطٍ في الدعوة إلى الحق (الطبرسي، ج١، ص٨٩)

# ٥. خامسًا: مرتكزات التسامح والتعايش السلمي في القرآن

ويتدرج النظام الأخلاقي القرآني بدءًا بالفرد ومرورًا بالأسرة والمجتمع والدولة وانتهاءً بالمجتمع الإنسان ي الدولي، وفي كل دائرة من هذه الدوائر يمتاز التعليم القرآني بالتركيز على العلم والتزود بزاد الحكمة والتقوى.

ومن أهم المرتكزات في هذه العملية طهارة النفس، في قوله تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابٍ من دساها﴾ الشمس:٧-١، وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (الشعراء:٨٨-٨٩).

وهذا يعني أن الإيهان يصقل شخصية المؤمن فيؤهلها لقبول الحق ونسيان الذات والتسامي على المطالب الدنيَّة، ولا ننسى في هذا المجال دعوة القرآن الكريم لكظم الغيظ: ﴿وَسَارِعُوا إلى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ المحسنين ﴿ لَا عَمِ ان: ١٣٣ـ١٣٣).

ولا يقف المؤمن الكامل عند هذا الحد بل يصل إلى مقام الإحسان بالتدرج من الكظم الى العفو ثم إلى الإحسان مع المسيئين، فقد كانت (جارية لعلي بن الحسين الله تسكب الماء عليه وهو يتوضأ للصلاة فسقط الإبريق من يد الجارية على وجهه فشجه فرفع علي بن

الحسين الله والله الله الله الجارية: إن الله يقول ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ قال: عفا الله عنك (الصدوق، ص ٢٦٩)

فمفهوم التسامح يرتبط ارتباطا عميقا بمفهوم السلام، فالتسامح والسلام هما مفهوم واحد بوجهين متشابهين إلى حد كبير.

# المحور الثالث التطرف (الأسباب، والاثار، والمعالجات المكنة)

### اولا/تعريف التطرف

هو تعبير يستخدم لوصف أفكار وأعمال غير مسوغة يستعمل لوصف آيدلوجية سياسية بعيدة من آيدلوجية المجتمع. يعد التطرف من الظواهر الاجتماعية التي تنشا وترعرع في ظل عوامل نفسية واجتماعية خاصة وتحت ظروف سياسية واقتصادية وثقافية معينة وتشترك جميع هذه العوامل على نحو أو بآخر في إنتاج ظاهرة الإرهاب في الواقع الاجتماعي ومن ثم فإن أية معالجة جادة لهذه الظاهرة تتطلب معرفة دقيقة لهذه العوامل والظروف التي تساعد في وجود هذه الظاهرة.

### ثانيا/ أسباب التطرف

 الأسباب السياسية: تدني مستوى المشاركة السياسية وخاصة بالنسبة للشباب ومن غتلف الطبقات في اتخاذ القرارات لتحقيق أهداف سياسية أو تصفية خصوم سياسيين.

٢. الأسباب الاقتصادية: نتيجة تدهور الظروف المعيشية بفعل انتشار البطالة وتدهور الخدمات وبسبب الشعور بالظلم والحرمان وغياب العدل وتفشي البطالة وغلاء الاسعار والتهايز الاجتهاعي.

٣. الأسباب الاجتماعية: نتيجة غياب العدل والقانون وضعف وفساد اجهزة الدولة وعدم العدالة في توزيع الثروة والتفاوت في توزيع الدخول والخدمات والمرافق الاسس كالتعلم والصحة والاسكان والكهرباء بين الحضر والريف.

الفهم الخاطئ للدين هنا يعدمن أهم العوامل والأسباب الأسس التي أدت إلى انخراط
 الكثير من الشباب وحتى الاطفال في طريق الإرهاب، وهذا يعطى فرصة للجماعات

المتطرفة بأخذ الدور بملء الأفكار التي يعتنقونها، وإن غياب الحوار والمناقشة يرسخ الفكر والتطرف لدى الشباب الاستخدام المفرط للقوه الظالمة والعنف الذي يولد العنف والاقصاء والتهميش. (عبد الحميد، ورقة عمل قدمت في بيت الحكمة (الفكر التكفيري واستراتيجية المواجهة) بتاريخ ١١/ ٨/ ٢٠١٦)

٥.وقت الفراغ: يؤدي الفراغ دوراً مباشرا في انضمام الشباب للانحراف والجماعات المتطرفة، إذ أنه إذا لم يستغل الشاب أوقات فراغه في عمل مفيد يحقق أهدافه ويستثمره فيها يعود عليه بإشباع حاجاته، فإنه قد يتعرض للضجر والملل والإحساس بالدونية، ومن ثمّ قد لا يتردد في الإنخراط في الجماعات المتطرفة التي تساعده في تحقيق ذاته.

٦. فقدان الثقة بين المواطن والسلطة لتردي الأداء الحكومي وانتشار الفساد المالي والإداري والأمن فلا يمكن النظر إلى الأمن الداخلي بمعزل عن الأمن الخارجي لأن الكثير من المشاكل التي حصلت في العراق أسبابها نتيجة الدول المجاورة، ولهذا أصبح واجب قوى الامن الداخلي ان تدرس ظاهرة عدم الاستقرار واسباها ووضع الحلول لمعالجتها لان الجهات المعادية تنتهز الفرصة في البحث عن اية ثغرة للتسلل والقيام بأعمال ارهابية معادية، فالأمن هو مسئولية الجميع من الجيش والقوى الامنية واجهزة الاستخبارات والمواطنين بكل طبقاتهم وافكارهم وانتاءاتهم فلابد من التكاتف لدرء اى خطر يهدد الامن لذلك لابد من وجود توافق بين المجتمع والمؤسسات الامنية حتى تستطيع الاجهزة الامنية من أداء واجباتها على أكمل وجه وأفضل أسلوب لخلق بلد آمن ومستقر. (العزي، مركز الرابط للبحوث والدراسات الاستراتيجية، ١٥٠٠)

### وان الذي زاد وأوسع دائرة التطرف والتنظيمات المسلحة هو:

١. الافتقار لبرنامج قوي لمكافحة التطرف والإرهاب.

- ٢. ضعف الاجراءات الدفاعية المانعة للتطرف.
- ٣. حل الحاكم المدني الأمريكي بول بريمر للجيش والأجهزة الأمنية.
- ٤. قدم نظم جمع المعلومات لاكتشاف التهديدات الإرهابية المتطرفة.
- عدم الاتفاق مع بعض الأطراف على صياغة واضحة لذا يجب أن تضع الدولة العراقية بيئة مناسبة للقضاء على عصابات التطرف وخاصة البيئة الثقافية لمعالجة العنف من الجانب التربوي والاجتماعي والسياسي ولا سيما معالجة دراسة مادة التربية الإسلامية من المراحل الدراسية كافة لمعالجة الوضع حتى ينشأ الطفل في بيئة خالية من التشويش، ويكون قادراً على الوقوف بوجهه أي تنظيم إرهابي متطرف يحاول الاعتداء على بلده.
   (عز الدين، ١٩٩٤، ص ٢٣)

### ثالثا/ آثار التطرف والارهاب:

مشروع التطرف هو مشروع خطير وكبير في العراق لتضيق الظروف على المواطنين و لا سيها في الحالة النفسية، التأثيرات النفسية للتطرف في المناطق المحررة (الآثار التي تركتها الجهاعات المسلحة في المناطق المحررة) من الناحية الاجتهاعية أثر التطرف في الأسرة والعلاقات الاجتهاعية داخل الاسرة، سواء الجانب النفسي الذي أدى إلى أن تكون هذه الأسر مضطربة نفسياً تتسم بسلوك يلجأ إلى العنف داخل الأسرة فخروج الطفل عن الدراسة والبطالة والتفكك الأسري كان أداة مهمة للإيقاع بيد الإرهاب ولدينا بعض النسب التقريبية لآثار التطرف الناتج من الجهاعات المسلحة (داعش) ومنها ٣٣٪ نسبة الشباب المتعاطفين مع داعش ، ٢٥٪ خسائر اقتصادية نتيجة البطالة اقتصاديا ، ١٨١٢ عدد المنظهات الإرهابية المتأثرة بداعش، داعش في بداية الأمر كانت تستهدف ٩٠٪

مكوناً معيناً هو الشيعة من عام ٢٠١١ والآن أصبح الجميع وقد أصبح عدد الضحايا ٦٣٢٧١٦ الف سنة ٢٠١٥ وعدد المصابين ٢٠٨, ٧٦٣, ١ مهاجر ونازح، وحين يلقى القبض عليهم لا يشعرون بالندم بسبب غسل الادمغة. ١٥٠ ألف طفل تم تجنيدهم، و ٣٠٥ ثلاثة مليون تركو االأسرة وانظمو الداعش وأصبحت لها تأثيرات اجتماعية وتشقق ويجب علاج التطرف ليس بالأسلحة وإنها بالفكر فخطر الفتاوي التكفيرية لها دور كبير في الإرهاب والذي هو خارج العراق لا يعرف ماذا يحدث لأنه يذهب للجزيرة نت فهي قناة فضائية باللغة الانكليزية وهذا يترك آثاراً كبيرة لدى الأفراد بسبب الإشاعات. (مطلق، ندوة بيت الحكمة عن فكر داعش الإرهابي بتاريخ ٨/٨/٢٠١٦) لمعالجة تفشي هذه الظاهرة الخطيرة التي تعرض لها العراق لابد من اتخاذ الكثير من الطرق والوسائل للحد أو لإيقاف تفشى الظاهرة التي يعاني منها العراق والتي كبدته خسائر جسيمة مادية وبشرية وتحطيهاً لمعالمه الأثرية ومن أهم الطرق لمعالجة التطرف هي:

١.عدم تسويغ الجريمة أيا كان شكلها ومنفذوها وعليه فالدعوة لتجفيف منابع التطرف يجب أن تنطبق على ممارسات الحكومات بإزاء شعوبها وممارسات الدول العظمي إزاء دول العالم الضعيفة.

٢. غلق المنافذ الحدودية بين العراق ودول الجوار

٣. تجفيف منابع التطرف الاعلامية من قنوات وادعاءات ومواقع الانترنت وكل وسيلة تدعو إلى التطرف الديني سواء (شيعية أو سنية أو مسيحية أو صابئة).

٤. وضع قانون يدعو إلى فرض عقوبة لأي رجل دين يدعو إلى التطرف والارهاب

٥. توعية المواطنين وزرع حب الانتهاء من خلال المدارس الابتدائية وتعلمهم الإخلاص في العمل والشعور بالمسؤولية والحفاظ على أرواح الناس وإيقاف سفك الدماء والتحلى بالشجاعة.

7. تدعيم المشاركة الشعبية التي تقضي إلى القضاء على البطالة ومواجهة مشكلة المناطق العشوائية في بعض المدن وهذه تسهم في إحساس شريحة كبيرة من المجتمع بأنه يعاني من الإهمال وتجاهل الدولة، ان جميع اجهزة الدولة يجب الاهتمام بشرائح المجتمع والنهوض بها اجتماعيا وثقافيا. (محمد، ص٣٤)

يجب على كل مؤسسات الدولة العراقية ومنظمات المجتمع المدني (الاسرة، والمؤسسات التربوية، والمؤسسات الدينية والترفيهية) وضع سياسة منظمة مدروسة للقضاء على التطرف بالتعاون مع جميع الجهات والمؤسسات الاقتصادية والاجتماعية والمدنية والسياسية، فللجانب التعليمي والتربوي والاعلامي دور كبير في القضاء على التطرف، وعلى جميع المنظمات الإرهابية، وتكذيب الاشاعات التي تثير الإرهاب للمواطنين.

لعل أشد الأخطار التي تهدد وطننا العراق هو الفتنة الطائفية التي سعى المغرضون وأعداء الدين إلى بثها بين المسلمين ممن يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله ويتوجهون إلى قبلة واحدة هي الكعبة من أبناء المجتمع الواحد الذين جمعهم الدين وجمعتهم علاقات حميمة فتلاحم أفراده وجمعتهم المصاهرة والنسب فلقد سعى أعداء الدين الذين تقف خلفهم سياسات وغايات اقليمية واستعارية إلى قتل ابناء الشعب بأيدي ضعاف النفوس والجهلة والمرتزقة من خلال بث الفكر التكفيري البعيد عن قيم الإسلام. (عبد الحميد، بحث قدم لبيت الحكمة في ندوة قراءات عراقية في فكر تنظيم داعش الارهابي ، ٨ / ٨ / ٢٠١٦)



# المحور الرابع: القيم والآثار الإنسانية لثورة الحسين ( الله القيم

### اولا/تجسيد الروح الإنسانية

كانت ثورة الحسين السبب في انبعاث الروح في الإنسان المسلم من جديد إذ كانت الآفات النفسية والاجتماعية تحول بين الإنسان المسلم وبين أن يناضل عن ذاته، وعن إنسان يته فجاءت ثورة الحسين وحطمت كل حاجز نفسى واجتماعي يقف في وجه الثورة.

كان الإطار الديني الذي أحاط به الأمويون حكمهم العفن الفاسد يحول بين الشعب وبين أن يثور، فجاءت ثورة الحسين وحطمت هذا الإطار، وكشفت عن حقيقة الحكم الأموى، فإذا هو حكم جاهلي لا ديني، لا إنساني، تجب الثورة عليه وتحطيمه.

كانت المسلمات الأخلاقية تحول بين الإنسان المسلم وبين أن يثور. كانت قوانينه الأخلاقية تقول له: حافظ على ذاتك. حافظ على عطائك. حافظ على منزلتك الاجتماعية. فجاءت ثورة الحسين وقدّمت للإنسان المسلم أخلاقًا جديدة تقول له: لا تستسلم. لا تساوم على إنسان يتك، ناضل قوى الشر ما وسعك. ضحّ بكل شيء في سبيل مبدئك. كان الرضاعن النفس يحول بينه وبين أن يثور، ويغريه بالقعود عن التضحية (شمس الدين، ص ٢٣٥) فجاءت ثورة الحسين وخلفت في أعقابها لجماهير كثيرة شعورا بالإثم. وتأنيبًا للنفس، وبرمًا مها. وَرَغبة عارمة في التكفر، كانت كل هذه الأسباب تحول بين الناس وبين الثورة فجاءت ثورة الحسين ونسفت هذه الأسباب كلها، وأعدّت الناس إعدادًا كاملًا للثورة. وللروح النضالية شأن كبير وخطير في حياة الشعوب وحكامها فحين تكون الروح النضالية هامدة، وحين يكون الشعب مُستسلمٌ الحُكامه، يشعر حكامه بالأمان، فيفعلون كل شيء، ويرتكبون ما يشاؤون دون أن يحسبوا حساب أحد، هذا من جهة الحاكمين، وَأمّا المحكومون فنلاحظ أنه كلما امتد الزمن بهمُود الروح النضالية، سهل التسلط على الشعب، واستشرت فيه روح التواكل والخنوع، واستمرأ الرضا بحياته القائمة. ولم يعد يُرجى منة القيام بمحاولة جديدة لتطوير واقعة، وإثبات وجوده إمام حاكميه. وهذا يجعل إصلاحه وتطويره أمراً بالغ الصعوبة، ولقد كان الإمام على المهم حريصا على أن تبقى روح الإنسانية حيّة نامية في الشعب، لتبقى للشعب القدرة على الثورة حين تدعو الأحوال للثورة. وتشهد لذلك هذه الكلمة التي قالها وهو على فراش الموت، من جملة وصيته:

لا تقاتلوا الخوارج بعدي، فليس من طلب الحق فأخطأه، كمن طلب الباطل فأدركه (الكوراني، ص ٣٨٢)

# ثانيا/ ماذا استفادت الأمة من انبعاث الروح الإنسانية:

وقد يقول قائل: إنّ الروح الإنسانية التي بعثتها ثورة الحسين في الشعب المُسلم، لم تطور واقع هذا الشعب بواسطة الثورات التي أشعلتها. لقد كانت الثورات تنشب دائمًا، ولكنها كانت تخفق دائمًا، ولتسوق إلى الشعب إلا مزيدًا من الضحايا ومزيدًا من الفقر والإرهاب.

ونقول: نعم، إنها لم تطور واقع هذا الشعب تطويرًا آنيًا، ولم تقدم في الغالب أية نتائج ملموسة، ولكنها حفظت للشعب إيهانه بنفسه وبشخصيته، وبحقه في الحياة والسيادة، وهذا نصر عظيم. إن أخطر ما يبتلى به شعب، هو أن يقضى على روح النضال فيه، إنه حينئذ يفقد شخصيته، وَيَذوب في خضم الفاتحين، كها قدر لشعوب كثيرة أن تضمحل وتذوب وتفقد كيانها، لأنها فقدت روح النضال، ولأنها استسلمت وفقدت شخصيتها، ومُقومات وجودها المعنوي، فأذابها الفاتحون. إن هذه الشعوب التي لم يحفظ لنا التأريخ

إلا أسهاءها لم تأت من ضعفها العسكري، أو الاقتصادي وإنها أتت من فلسفة الهزيمة والتواكل والخنوع التي وجدت سبيله إلى النفوس بعد أن خبت روح النضال في هذه النفوس. (شمس الدين، ص٢٦٦)

### الاستنتاجات:

- ١. الإمام الحسين الله سفينة النجاة فمن ركبها نجا ووصل بر الأمان.
- ٢. كان الله مثالا لجميع الفضائل ومكارم الأخلاق وكان الله من أعبد الناس وأزهدهم وانبعث صوته بالفتح العظيم فاستوعب صداه جميع أنحاء العالم الإسلامي.
- ٣. الحديث عن الإمام الحسين الله لا تستوعبه مجلدات لأنه مدرسة متجددة طوال الدهر تعطينا العبرة بجميع نواحي الحياة الاجتماعية والثقافية والسياسية والأخلاقية.
  - ٤. ظام التعليم مهم لتحقيق التعايش السلمي بين أفراد المجتمع.
  - ٥.الإنسان خصه الله تع إلى بالعقل وكرمه وجعله ذا نزعة اجتماعية.

### التوصيات:

- ١.على شبابنا الواعى أن يدرك مسيرة الإمام الحسين البطولية فكيف ضحى بكل ما يملك من أجل إعلاء كلمة الحق والسير على نهج رسول الله على حتى يسير على نهجه.
- ٢. الحسين الله مصباح الهدي، وسفينة النجاة، فمن سار على نهجه توصل إلى بر الأمان، لأنه وضع دروس وعبر من نواحي شتى لذا علينا الاقتداء بمسيرة وشخص الإمام الحسين للله الحسين
  - ٣.التركيز على النصوص القرآنية الداعية إلى ثقافة التسامح والتعايش السلمي.
- ٤. أن يبنى المسلمون علاقاتهم بالآخرين داخل ديار الإسلام على الرعاية وفي الخارج على الدعوة حيث إن دين الإسلام يسع كل الشريعة.
  - ٥. إقامة العدل بين الناس وتحقيق نظام ديمقراطي يوفر الفرص لكافة شرائح المجتمع
- ٦. الاهتمام بنظام التعليم ليشمل مختلف الأعمار لأن التعليم وسيلة العيش المشترك بين أفراد المجتمع.



#### المصادر

- الله الشيخ محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين الله ظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانية.
- ٢. ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمد ألقمي (ت: ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م)، كامل الزيارات،
   ط١، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، (بيروت ١٤٣هـ/ ٢٠٠٩م).
- ٣.أبن أعثم الكوفي، الفتوح، ج٤، ص١١١؛ ينظر: الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله (ت:٥٠٥ هـ/ ٢٠٠٤م)، المستدرك على الصحيحين، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط٢، دار الكتب العلمية، (بيروت-١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م)، ج٣.
- ٤. ابن سعد، الطبقات، ج ٦، ص ٣٩٩؛ الزبيري، أبو عبد الله مصعب بن عبد الله بن مصعب (ت:٢٣٦هـ/ ٨٥٠م)، نسب قريش، عني بنشره وتصحيحه والتعليق عليه ليفي بروفنيسال، ط٣، دار المعارف، (القاهرة، د.ت).
- ٥.أم الفضل: هي لبابه الكبرى بنت الحارث بن حزن الهلالية أخت ميمونة زوج النبي النبي النبي النبي المعالم وعبد المطلب، روت أحاديث كثيرة عن النبي ولدت للعباس: الفضل، وعبد الله، وعبيد الله، وقثم، وعبد الرحمن، وأم حبيب. ينظر أبن سعد، الطبقات، ج٨.
- ٦. الأمالي، الشيخ الصدوق، المجموعة مصادر الحديث الشيعية قسم الفقه، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة كتاب الأمالي للشيخ الصدوق ابن بابويه ابو جعفر القمى ٣٦٧٠٥
- ٧. تفسير مجمع البيان، الطبرسي، فضل بن حسن الطبرسي، الجزء الرابع، المتوفى ٤٨ ٥هـ. ٨. تفسير جوامع الجامع، الشيخ الطبرسي، فضل بن حسن الطبرسي المشهور بأمين الإسلام، الجزء الاول، المتوفى ٤٨ ٥هـ



- ٩. الحائري، محمد مهدى، معالى السبطين في أحوال الحسن والحسين اللها، ط١، مؤسسة البلاغ، (بيروت، ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م).
- ١٠. الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن (ت:٤٨ هد/ ١١٥٣م)، إعلام الورى بأعلام الهدى، ط١، مؤسسة آل البيت (الله الله على التراث، (قم، ١٤١٧هـ)، ج١.
  - ١١. العسقلاني، أسمه محمد بن مصعب القرقساني. ينظر أبن حجر، تهذيب التهذيب.
- ١٢.عبد الحميد، معتز محى، البيئة السياسية المحركة لتنظيم داعش، بحث قدم لبيت الحكمة في ندوة قراءات عراقية في فكر تنظيم داعش الإرهابي، ٨/ ٨/ ٢٠١٦.
- ١٣.عز الدين، أحمد جلال، الاساليب العاجلة وطويلة الأجل لمواجهة التطرف والإرهاب في المنطقة العربية، بحث منشور في تحديات العالم العربي في ظل المتغيرات الدولية أعمال المؤتمر الدولي الثاني الذي نظمه مركز الدراسات العربي الأوربي القاهرة .1998-1-77-10
  - ١٤.على الكوراني، جواهر التاريخ، الجزء الأول.
- ١٥. عبد الحميد، حسن سعد، كلية العلوم السياسية، جامعة النهرين ورقة عمل قدمت في بيت الحكمة (الفكر التكفيري واستراتيجية المواجهة) بتاريخ ١١/٨/ ٢٠١٦.
  - ١٦. الفتوح، ابن أعثم، ج٤وج٥.
- ١٧. محمد، جاسم، الإرهاب والإرهاب السياسي (العراق، واليمن، وأفغانستان) عمان، الأردن.
- ١٨. مطلق، رسول، حقائق ووثائق عن فكر عصابات التطرف، ندوة بيت الحكمة عن فكر داعش الإرهابي بتاريخ ٨/ ٨/ ٢٠١٦.
- ١٩. نظام الحكم في الإسلام، الشيخ المنتظري، تحقيق لجنة الأبحاث الإسلامية في مكتب سهاحته، الطبعة الأولى، السنة ١٣٨٠هـ.

# مشروعية زيارة الأربعين مشيًا وأثرها القدسي

ازهار جبار هادي

العتبة العلوية المقدسة (وحدة المكتبة النسوية)

### ملخص البحث

يُعّد البحث في موضوع المشي في الزيارة الأربعينية من البحوث المهمة والحساسة والفاعلة في زماننا الحاضر؛ لما نراه اليوم من توجّه وحضور شعبي واسع ولافت للنظر نحو إحياء شعائر ومراسم النهضة الحسينية الخالدة، وقد أضحت طقوسًا مليونيه يتابعها ويراقبها العالم بأسره، وبخاصة زيارة سيد الشهداء أبي عبد الله الحسين المثالتي ركز عليها جميع أهل البيت الله وأولوها عناية فائقة للغاية، والحديث عن هذا الجانب من الوضوح بمكان عظيم، ومن بين هذه الزيارات الحافلة بالمعطيات والمرتكزات هي (زيارة الأربعين المباركة) التي نحن بصدد دراستها، فقد حفلت هذه الزيارة بعناصر عقدية وفكرية وأخلاقية في منتهي الفاعلية، ولم تقتصر آثارها في شريجة محددة، لا من حيث العمر ولا من حيث الجنس، ولا من حيث المستوى الثقافي، فالجميع متاح له أن يتربي على مبادئها صغارا وكبارا، رجالا ونساء. ومع ذلك توجد هناك شبهات حول زيارة المؤمنين للإمام الحسين الشولا سيم الذهاب سيرًا على الأقدام إلى كربلاء المقدسة، فهناك الأصوات الناصبية، التي تكيل التهم والإشكالات على هذه الزيارة الشريفة، وتكفر أصحاما، بل وزج الشباب المسلم المغرر بهم جهلا إلى تفجير أنفسهم بين صفوفها تقربا إلى الله ورسوله، ويبقى السؤال عن أمر الإرهاب من أين أتى، هل من الإسلام المحمدي؟ أو من الكفر والنفاق الأموى؟ لذا سننطلق في هذا البحث من مضامين النصوص المباركة التي تؤكد على مشروعية واستحباب زيارة الإمام الحسين الملافي يوم الأربعين بصورة



عامة، وزيارته مشيًا بصورة خاصة، وعلى أساس ذلك جاء هذا البحث عن الأربعين والذي أسميته: مشر وعية زيارة الأربعين مشيًا وأثرها القدسي واقتضت طبيعة الدراسة أنَّ تقسم على: مقدمة، وخاتمة، ومبحثين، وقائمة المصادر والمراجع. اشتمل المبحث الأول على مطلبين، كرس المطلب الأول لمفهوم زيارة الأربعين في اللغة والاصطلاح، وذكرت في المطلب الثاني استحباب زيارة القبور بصورة عامة وزيارة الإمام الحسين الملافي الأربعين بصورة خاصة مع ذكر الروايات الدالة على ذلك.

أما المبحث الثاني: فكان عن مشروعية المشي إلى الإمام الحسين الله في زيارة الأربعين ويحتوي على ثلاثة مطالب، الأول كان عن تاريخ المشي إلى العتبات المقدسة وإلى الإمام الحسين الله والثاني عن الراحة النفسية والعقلية والمكتسبات الصحية لمارسة المشي في زيارة الأربعين المباركة، اما المطلب الثالث فتناولت فيه الروايات الدالة على استحباب المشي إلى زيارته في يوم الأربعين.

الكلمات المفتاحية: زيارة الأربعين، ثبات النهج، اثره القدسي.

# The Legitimacy of the Arbaeen Pilgrimage on Foot and Its Spiritual Impact

#### Azhar Jabir Hadi

(Bachelor's in History Holy Alawite Threshold (Women's Office)

#### **Abstract:**

Researching the topic of walking in the Arbaeen pilgrimage is considered an important, sensitive, and influential study in our contemporary era. This is due to the noticeable trend and widespread popular participation in reviving the eternal Husseini rituals. These rituals have become a massive global phenomenon, especially the pilgrimage to the shrine of the Master of Martyrs, Imam Hussein (peace be upon him), which has received the utmost attention from the Ahl al-Bayt (peace be upon them). Discussing this aspect of the pilgrimage is of great significance, considering the doubts and suspicions raised about visiting Imam Hussein (peace be upon him), especially when undertaken on foot to the holy city of Karbala

This research aims to explore the religious and spiritual legitimacy of visiting Imam Hussein (peace be upon him) on the day of Arbaeen and the specific practice of walking to his shrine. The study is titled "The Legitimacy of the Arbaeen Pilgrimage on Foot and Its Spiritual Impact." The research is divided into an introduction, a conclusion, two main sections, and a list of sources and references.

The first section discusses the concept of Arbaeen pilgrimage in both linguistic and terminological terms, as well as the desirability of visiting graves in general and visiting Imam Hussein (peace be upon him) on the day of Arbaeen, with reference to relevant narrations.

The second section explores the legitimacy of walking to Imam Hussein (peace be upon him) during the Arbaeen pilgrimage. It consists of three subsections: the historical background of walking to the holy shrines and specifically to the shrine of Imam Hussein (peace be upon him), the psychological and mental relief, and the health benefits gained from walking during the blessed Arbaeen pilgrimage. The third subsection highlights narrations that emphasize the desirability of walking to visit Imam Hussein (peace be upon him) on the day of Arbaeen.

Keywords: Arbaeen pilgrimage, steadfastness of faith, spiritual impact.

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعترته الطاهرين الميامين وصحبه المنتجبين واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين من الآن إلى يوم الدين.

### إما بعد:

يُعّد البحث في موضوع المشي في الزيارة الأربعينية من البحوث المهمة والحساسة والفاعلة في زماننا الحاضر؛ لما نراه اليوم من توجّه وحضور شعبي واسع ولافت للنظر نحو إحياء شعائر ومراسم النهضة الحسينية الخالدة وقد أضحت طقوسًا مليونيه يتابعها ويراقبها العالم بأسره وبخاصة زيارة سيد الشهداء أبي عبد الله الحسين الله التي ركز عليها جميع أهل البيت الله وأولوها عناية فائقة للغاية والحديث عن هذا الجانب من الوضوح بمكان عظيم ومن بين هذه الزيارات الحافلة بالمعطيات والمرتكزات هي (زيارة الأربعين المباركة) التي نحن بصدد دراستها فقد حفلت هذه الزيارة بعناصر عقدية وفكرية وأخلاقية في منتهى الفاعلية ولم تقتصر آثارها في شريحة محددة لا من حيث العمر ولا من حيث الجنس ولا من حيث المستوى الثقافي فالجميع متاح له أن يتربى على مبادئها صغارا وكبارا رجالا ونساء. ومع ذلك توجد هناك شبهات حول زيارة المؤمنين للإمام الحسين المن ولا سيها الذهاب سيرًا على الأقدام إلى كربلاء المقدسة فهناك الأصوات الناصبية التي تكيل التهم والإشكالات على هذه الزيارة الشريفة وتكفير أصحابها بل وزج الشباب المسلم المغرر بهم جهلا إلى تفجير أنفسهم بين صفوفها تقربا إلى الله ورسوله ويبقى السؤال عن أمر الإرهاب من أين أتى هل من الإسلام المحمدي؟ أو من الكفر والنفاق الأموي؟ لذا سننطلق في هذا البحث من مضامين النصوص المباركة التي تؤكد على مشروعية واستحباب زيارة الإمام الحسين الله في يوم الأربعين بصورة عامة

وزيارته مشيًا بصورة خاصة وعلى أساس ذلك جاء هذا البحث عن الأربعين والذي أسميته: (مشر وعية زيارة الأربعين مشيًا وأثرها القدسي) واقتضت طبيعة الدراسة أنَّ تقسم على:مقدمة وخاتمة ومبحثين وقائمة المصادر والمراجع.اشتمل المبحث الأول على مطلبين كرس المطلب الأول لمفهوم زيارة الأربعين في اللغة والاصطلاح وذكرت في المطلب الثاني استحباب زيارة القبور بصورة عامة وزيارة الإمام الحسين اللي في الأربعين بصورة خاصة مع ذكر الروايات الدالة على ذلك.

أما المبحث الثاني: فكان عن مشروعية المشي إلى الإمام الحسين الله في زيارة الأربعين ويحتوي على ثلاثة مطالب الأول كان عن تاريخ المشي إلى العتبات المقدسة وإلى الإمام الحسين الله والثاني عن الراحة النفسية والعقلية والمكتسبات الصحية لمهارسة المشي في زيارة الأربعين المباركة اما المطلب الثالث فتناولت فيه الروايات الدالة على استحباب المشى إلى زيارته الله في يوم الأربعين.

وقداعتمدت في بحثى هذا على مجموعة من المصادر والمراجع من أبرزها مؤلفات الشيخ محمد السند الخاصة بالشعائر الحسينية ومحمد باقر المجلسي وكتابه بحار الأنوار وكتاب كامل الزيارات لابن قولويه وكتاب للساعدي زيارة الأربعين دلالات وآفاق ودراسة لصادق المخزومي زيارة الأربعين دراسة سوسيولوجية ميدانية فضلًا عن المعجمات اللغوية كمعجم العين للفراهيدي ولسان العرب لابن منظور.

# المبحث الأول زيارة الأربعين في الروايات الشريضة

ويتكون من المطالب الآتية:

المطلب الأول: مفهوم زيارة الأربعين المباركة:

١ ـ المعنى اللغوي للزيارة: من مجموع كلمات اللغويين والمفسرين تحصل أن الزيارة
 هي القصد والملاقاة.

زور زاره زيارة وزورا قصده فهوا زائر و(زور) وقوم (زور) وزاور مثل سافر وسفر وسفر وسفارة ونسوه (زور) أيضا و(زور) وزائرات والمزار يكون مصدرا وموضع (الزيارة) و(الزيارة) في العرف: قصد المزار إكراما له واستئناسا به (الفيومي، ص٢٦٠)

وذكر ابن منظور في كتابه لسان العرب (تزاوروا): زار بعضهم بعضا. والتزوي: كرامة الزائر وإكرام المزور للزائر والتزوير: أن يكرم المزور زائره ويعرف له حق زيارته (ابن منظور،ج۲، ص۱۱)

والزور (الزائر) وهو الذي يزورك: يقال رجل زور وفي الحديث: إن لزوارك عليك حقا وهو في الأصل مصدر وضع الاسم كصوم ونوم بمعنى صائم ونائم (الزبيدي،ج٥، ص٥٤١)

٢ ـ المعنى الاصطلاحي للزيارة: لا يكاد يخرج معنى الزيارة في الاصطلاح عن المعنى اللغوي وإن كان المتبادر هو زيارة المراقد غالبا(عبد الحميد، ص ١٥)

إن ظاهرة زيارة القبور والاهتهام بالموتى من الظواهر المتكررة في تاريخ المجتمعات البشرية والمتتبع لها يجد أنها لا تختص بالمجتمع الديني ولا بالمسلمين بل هي موضع اهتهام على اختلاف مشاريعها ومعتقداتها (الموسوي ،ص١١) وسنتحدث عن هذا الموضوع في المباحث اللاحقة.

وتعّد الزيارات بصوره عامة واحدة من أهم الوسائل في إحياء الدين في النفوس وأبرز مظاهر شعائره هي زيارة الشخصيات الفذة التي أرست هذا الدين وحفظته وفدت أرواحها وأموالها من أجل عزته ومن بين هذه الشخصيات العظيمة الإمام الحسين الله أما ما يخص بحثنا عن زيارة الأربعين التي هي مهرجان إلهي تعبوي يتم فيه نوع من دخول البشر إلى النور من ثم يدربون على التضحية في سبيل القيم والمبادئ ومن ثم رفع معدن الذات والطينة الإنسانية (السند، ص٧)

إن يوم الأربعين هو ذكرى رجوع الرأس الشريف من الشام إلى العراق ودفنه مع الجسد الطاهر في هذا اليوم وما مسير المؤمنين اليوم بأعداد مليونية إلى كربلاء مشاة ومن جميع أنحاء العالم إلا تذكرة بمسيرة كربلاء الخالدة ويسمى هذا اليوم في العراق (مرد الرأس) وهو العشرين من صفر (السعدي ،ص٨٢). ومرد الرأس كما صرح به الكثير من العلماء: هو اليوم الذي رد رأس الحسين إلى جثته حتى دفن معها (الخوارزمي، ص ٣٣١. المازندراني ، ص٧٧. الطبرسي، ص ٢٥٠. ابن الجوزي، ص ٢٦٥)

إن العشرين من صفر هو يوم الأربعين وهو موضع وفاق الجميع إلا ما ذكره الشيخ البهائي في كتابة (توضيح المقاصد) فإنه جعل يوم التاسع عشر من صفر يوم الأربعين وهو المتفر د في قوله وذلك الاختلاف ناشيع عن احتساب يوم عاشوراء أو عدمه والظاهر عدم احتسابه لأن المقصود مضي ذلك المقدار من بعد الشهادة فيكون يوم الحادي عشر من محرم مضى يوم عنها وهكذا( البهائي، ص٦. الأميني ،ج٦ ص٩١٩ البدوي، ص ٥٥١. المجلسي ،ج١٠١ ،ص٥٣٥) وقال السيد ابن طاووس : ( فان قيل: كيف يكون العشرين من صفريوم الأربعين إذا كان قتل الحسين الله يوم عاشر من محرم فيكون يوم العاشر من جملة الأربعين فيصير واحداً وأربعين) (ابن طاووس، ص٦٦) فيقال: لعل إن الشهر كان ناقصا أو يكون تاما ويكون يوم قتل الإمام الله غير محسوب لأن قتله كان

أواخر النهار فلم يحسب من العدد.

وبهذه المناسبة تكونت زيارة الأربعين إذ تفد المواكب العزائية وآلاف الزائرين مشيًا إلى كربلاء المقدسة يوم العشرين من صفر فإنهم يقومون بدور الاستقبال للإمام السجاد الميلية وبنات الرسالة العائدين من الشام ومعهم رأس الحسين الميلية وفي الوقت نفسه يجددون الاحتفاء بذكرى مرور أربعين يوما على شهادة الإمام الميلية.

ولقد ذكر العلماء والمحدثون جملة من الأدلة والروايات التي تشير إلى استحباب زيارة الحسين المسلم المستحباب ويارة الأربعين بصورة خاصة وذكر البراهين الدالة على استحباب زيارة الأربعين وسنشير بنحو الإجمال إلى بعضها في المطلب الثاني من هذا المحث.

### المطلب الثاني: مشروعية زيارة الأربعين في الروايات الشريفة :

قبل الولوج في هذا المطلب الذي يتحدث عن مشروعية زيارة الأربعين في الروايات الشريفة وقبل ذكر الروايات الدالة على استحباب زيارة الحسين الملط في يوم الأربعين سنتحدث عن زيارة القبور بصورة عامة وعن زيارة الحسين الملط بصورة خاصة.

### أولا: زيارة القبور وأثرها العقدي على الفرد المسلم:

إن زيارة القبور تنطوي على اثأر أخلاقية وتربوية وعقدية مهمة وتُعد من الأمور التي أجمعت الأمة الإسلامية عليها وعلى استحبابها بلا فرق بين مذاهبها المختلفة ومارس ذلك كبيرهم وصغيرهم تشكّل زيارة القبور بصورة عامة وسيلة للاتعاظ والعبرة إذ يدرك الزائر للقبور بأن مصيره مهما طال فهو الفناء رُوي عن الرسول الشياد (زوروا القبور فإنها تذكر الموت). (السيوطي، ج٤،ص٩٠)

وتسهم في تعميق الاعتقاد باليوم الآخر الذي هو أصل من أصول الدين روى عن الرسول على: (كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تذكر الآخرة). (السيوطيج،٤ ص٨٩) وتؤدي زيارة القبور إلى تنمية مشاعر الخير وحب الفضيلة فأنها تعد وسيلة لتربية الإنسان المسلم على أن يكون ذا قصد إيجابي في فعله هذه بعض الفوائد التي تؤديها زيارة القبور.

إن أحد الأمور الأسس التي أقرها الإسلام بالعقل والنقل هو وجود الحياة بعد الموت وإن الأرواح تعيش في عالم برزخي بين الدنيا والآخرة فيه النعم وفيه العذاب فعن محمد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله الله الله: (الموتى نزورهم؟ قال: نعم قلت: فيعلمون بنا إذا آتيناهم؟ فقال: إي والله إنهم ليعلمون بكم ويستأنسون إليكم) ( العاملي،ج٣،ص٢٢٢) دل ذلك على أن هناك باباً مفتوحاً بين الأحياء والأموات وقد أرشدت الشريعة الناس إلى طرقه لغايات وأهداف نبيلة وشريفة. (شبعص٧) ومن الفوائد الدينية والعقدية في زيارة الأربعين:

١. يقول الإمام الرضا طبيخ: (كمال الدين ولايتنا والبراءة من عدونا) (المجلسي، ص٥٨) فإن الولاية والبراءة تُعّد من أهم فروع الدين وهو مشتق من الإمامة التي هي أصل من أصول الدين(أسود، ص٥٦) فإن تأكيد مبدأ الولاية والبراءة يتجسد في زيارة الأربعين فالزائر يمشي إلى الحسين الله ولسانه يلهج في زيارته (إني سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم).

٢.ومن المواقف الدينية والعقدية في زيارة الأربعين هو التسليم والطاعة لأهل البيت مستجيبين بذلك الى نداء الله عز وجل حيث يقول ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساء:٥٩) ولا شك في أن زائر الإمام الحسين الله يعيش كل هذه المفاهيم العقدية والدينية المهمة التي نحتاجها في حياتنا اليومية(الصميانيص١١٧).

٣.وكذلك فإن هذه الملايين الزاحفة نحو الحسين الله ستنتهي وتقف إمام قبره الشريف وتقرأ

في زيارته (أشهد أنك كنت نوراً في الأصلاب الشامخة والأرحام المطهرة ....) (القمي مص ٤٦٣) ومثل هذه الشهادة هي تأكيد لمبدأ العصمة التي أثبتها القرآن لأهل البيت في في آية التطهير حيث يقول: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ (الأحزاب:٣٣)

- ٤. وهذا الأمر دين وعقيدة وإن القول بعصمة الحسين الله هو إيهان بقول الرسول الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا) (الصدوق، ج١، ص١١١) ويعد هذا الحديث هو الرد على الأقلام المشبوهة التي تسيء إلى الإمام الله ونهضته (الصمياني، ص١١٣ ١١٨)
- ٥. ان زيارة الأربعين المليونية السنوية للحسين الله تؤكد الهوية الإسلامية الحقه على وفق عقيدة أهل البيت ولا سيها بعد أن شوهت صورة الإسلام المحمدي الجميل بأعهال القتل والإرهاب والتفجير والاتجار باسم الدين ونصرة سيد المرسلين حتى وصل بنا الأمر إلى درجة صار العالم ينظر إلى إسلامنا على أنه دين إرهابي داع للقتل وتقطيع الأوصال فلا بد من استبدال هذه الصورة بصورة الإسلام الرحيم العطوف البر الوصول وهنا يأتي عمل وجهد الموالين لأهل البيت والسائرين على دربهم ليؤكدوا للعالم أن الإسلام الأصيل عندنا لأننا نتمى إلى أحسين اله الحسين الهالية (الصمياني ،ص١٢١)

7. فإذا ثبت أن لزيارة الأربعين هذه الفوائد العقدية العظيمة فهي تُعد امتدادا للتوحيد فإن نهضة الإمام الحسين الله كما أعلن هو إنها لإبقاء الإسلام وإحياء شعائر الله عز وجل وترسيخها في قلوب الناس فهو الذي رسم قدسية العبادة وقدسية الشهادة في آن واحد وبهذا كان الإسلام كما يقال: محمدى الوجود حسيني البقاء (معاش، ص٢٦).

# ثانيًا: زيارة الإمام الحسين الله في الروايات الشريفة.

أما ما يخص زيارة الحسين فإن الأحاديث والروايات فيها تفوق حد الحصر والترغيب فيها لا يضاهيه ملحظ آخر والله ينظر إلى زوار الحسين الله والزائر مستجاب الدعوة

مغفور الذنب مقضى الحاجة والزيارة تفرج الهم والحزن والتوسل عند قبر الحسين يقضي الدين ويشفى الأمراض.

والطريف في زيارة الحسين الله أنها لا تقتصر على وقت فهو يزار كل يوم وكل أسبوع وكل شهر وقد تقتصر زيارة على زمن معين مخصوص فيه من الفضيلة ما فيه وقد تعددت الزيارات المخصوصة للحسين اللي وإن زيارة الإمام اللي ذات اعتبار خاص ولها آداب مرعية ومراسم معينه تعرضت لها كتب الأدعية والزيارات (الصغير، ص٣٦٤) لقد تواترت الروايات في فضل زيارة الحسين بن على الله ومنها على سبيل الإيجاز:

١. رُوى عن الإمام الباقر ﷺ قال: مروا شيعتنا بزيارة قبر الحسين ﷺ فإن إتيانه يزيد في الرزق ويمد في العمر ويدفع مواقع السوءوإتيانه مفترض على كل مؤمن يقر له بالإمامة من الله (العاملي ، ج١٤، ص ٤٣١)

٢. وعن أبي عبد الله الله الله قال: من أتى قبر أبي عبد الله الله عارفاً بحقه غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. (الكليني ،ص٥٨٢. القمي ،ص٢٦٢. العاملي ،ص١١٤)

٣.ويستحب أيضا زيارة زائر الحسين الله حين القدوم أو استقباله فإن ذلك مما يحصل به ثواب الزيارة كم دلت عليه الأخبار. (الأصطهباناتي ،ص٦٢٣)

٤ . ذكر بعض المؤلفين من أصحابنا عن معلى بن خنيس قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول: إذا انصرف الرجل من إخوانكم من زيارتناأو زيارة قبورنا فاستقبلوه وسلموا عليه وهنئوه بها وهب الله له فإن لكم مثل ثوابه ويغشاكم ثواب مثل ثوابه من رحمة الله وأنه ما من رجل يزورنا أو يزور قبورنا إلا غشيته الرحمة وغفرت له ذنوبه(المجلسي ، ج۲۰۱ ص ۲۰۲)

٥. ورد في روايات كثيرة الآثار المترتبة على ترك زيارة الإمام الحسين اللي ويعّد من الجفاء للحسين الله وينقص من العمر بنحو لا تخلف فيه (التستري ص٣٠٢) إذ ورد في

الحديث عن أبي جعفر طبي قال: من لم يأت قبر الحسين طبي من شيعتنا كان منتقص الدين.

وإن من دخل الجنة كان دون المؤمنين في الجنة (الطوسي ، ص ٤٤. القمي ، ص ٥٥٣. المجلسي ، ص ٤٤ ومن نأت داره وبعدت شقته فإنه يزور الإمام الحسين المنه من بعيد قال أبي عبد الله المنه الله المنه المنه

هذا في زيارة الإمام إلى العامة أما زيارته الحسين الله الخاصة فإن هذه الزيارة تزيد فضيلتها بخصوصية الوقت على أصل الفضيلة المطلقة وخصوصيتها في زيادة الأجر معلومة وان لكل واحدة أيضا اثر خاص وفضيلة خاصة وقد وردت فيها الأحاديث الكثيرة حتى يغني الاستشهاد بها عن البحث عن الأسبقية التاريخية وإن كانت مهمة في التوثيق التاريخي مثلا زيارة الحسين المله في يوم عرفة وليلة عيد الفطر ويومه وليلة عاشوراء ويومها وزيارة الأربعين وليلة عيد الأضحى ويومها وليلة الجمعة ويومها وليلة النصف من شعبان وغيرها من الأوقات التي لم يقدر معها الزائر على الحضور إلى القبر الشريف فيمكن الزيارة من بعد كها ذكرنا في بداية المبحث إذ إن المشترك في الزيارة من عدد هو القربة إلى الله تعالى ومجبة الحسين المله لمحبة النبي الأكرم الله ومواساة لأهل البيت عن طريق زيارة الحسين المله (الحبوبي) من الأمل البيت المله عن طريق زيارة الحسين المله (الحبوبي) .

# ثالثًا: الادلة على استحباب زيارة الأربعين في الروايات الشريفة:

لما كان لزيارة أبي عبد الله الحسين الله ذلك الفضل العظيم والاستحباب الأكيد بل قد يقال بوجوبها الكفائي على الأقل فقد جاءت روايات الأئمة من ولد الحسين الله لتبين لنا أن هنالك أوقاتاً خاصة ومن تلك الأوقات زيارته في العشرين من صفر (زيارة الأربعين) وعلى أساس ذلك سوف نحاول جاهدين بإذن الله تعالى أن نسلط الأضواء

على هذا الأمر عن طريق الحديث عن سند هذه الزيارة الأربعينية المليونية فقد ذكر العلماء والمحدثون جملة من الأدلة والروايات التي تشير إلى استحباب زيارة الأربعين منها:

الدليل الأول : رواية الإمام العسكري : رُوي عن أبي محمد الحسن بن على العسكري الله أنه قال:علامات المؤمن خمس: صلاة إحدى وخمسينو زيارة الأربعينو التختم في اليمينوتعفير الجبين والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (الطوسي، ص٥٢.ابن طاووسص، ٦٦. الطوسي، ص ٧٣٠. المجلسي، ج ١٠١، ص ٣٢٩. العاملي، ص ٤٧٨. البروجردي الطباطبائي، ج١٥ ، ص٢٧٧) وهذه الرواية وإن كانت مرسلة إلا إنه توجد الكثير من الروايات المتواترة التي تعضدها في الجملة (اليوسف ١٨٠).

ومع ذلك يدعى بعض أنه لا توجد أي رواية تدل على زيارة الأربعين وأورد بعضهم إشكالا على حمل كلمة (الأربعين) في رواية الإمام الحسن العسكري الله على خصوص زيارة أربعين مؤمنا والجواب على هذا الإشكال إن ما فهمه العلماء في زمن صدور الحديث وما بعده وإلى يومنا هذا أن المراد من زيارة الأربعين خصوص زيارة الحسين الله وسار على هذا الفهم عموم شيعة أهل البيت الله وكذلك دخول الألف واللام على كلمة أربعين ولا شك أن المراد من هذه الألف واللام خصوص العهد لا غيرها وإن دخولها على الكلمة تحولها من نكرة إلى معرفة مشخصة معروفة عند المخاطب ولو كان الغرض هو الإرشاد إلى زيارة أربعين مؤمناً لقال الإمام إلى وزيارة أربعين أورد المقرم في كتابه مقتل الحسين اللي والتصرف في هذه الجملة (زيارة الأربعين) بالحمل على زيارة أربعين مؤمناً التواء في فهم الحديث وتمحل في الاستنتاج يأباه الذوق السليم مع خلوه عن القرينة الدالة عليه» (المقرم، ص٠٤٦)

والحاصل حيث لا توجد قرينة تدل على أن الأربعين هو أربعون مؤمنا وحيث إن اللام تفيد العهد وإن السيرة العملية للفقهاء والأعلام والمتدينين يحيون يوم العشرين من صفر وهذه السيرة مرتبطة ومتصلة بعمل الإمام زين العابدين الله وعقائل الوحي وبعض صحابة النبي كجابر يتضح استحباب ومشر وعية زيارة الأربعين الحسينية ولا يقصد من حديث الإمام العسكري الله ما توهمه بعضهم (شبع ،ص٠٤).

الدليل الثاني: رواية صفوان بن مهران الجهال عن الإمام الصادق المنه في زيارة الأربعين تزور عند ارتفاع النهار فتقول: السلام على ولي الله وحبيبه السلام على خليل الله ونجيبه السلام على صفي الله .. إلى نهاية الزيارة ثم تصلي ركعتي الزيارة وتدعو بها أحببت (ابن طاووس ، ص٦٦. الكفعمي، ص٨٦٦. الطوسي، ج،٦ ١١٤. الأصطهباني ، ص٠٧٧. العاملي، ص٨٤٨. القمى، ص٤١٥)

الدليل الثالث: ما يُروى عن جابر أنه روى عن عطا قال: كنت مع جابر الأنصاري يوم العشرين من صفر فلما وصلنا الغاضرية اغتسل في شريعتها ولبس قميصا كان معه طاهرا ثم قال لي: أمعك شيء من الطيب يا عطا؟ قلت: سعد فجعل منه على رأسه وسائر جسده ثم مشى حافيا حتى وقف عند رأس الحسين المليخ وكبر ثلاثاً ثم خر مغشيا عليه فلما أفاق سمعته يقول «السلام عليكم يا آل الله السلام عليكم يا صفوة الله السلام عليكم يا خيرة الله من خلقه .... إلى نهاية الزيارة ثم انحنى على القبر ومرغ خديه عليه وصلى أربع ركعات ....الخ الزيارة (المجلسي، ص ٣٢٩. العاملي ،ص ٤٧٩)

إنّ المشروعية لزيارة الأربعين مستمدة من كلام الأئمة الله مباشرة وعليه عمل المشهور من علماء الطائفة لا من وصول السبايا إلى كربلاء في العشرين من صفر وإلى هذا أشار العلامة المجلسي في كتابه (زاد المعاد) ولعل تأخر ظهور إعلان الأمر منهم المبايارة الأربعين إلى أيام الإمام الصادق المسيح إلى سعيهم للحفاظ على سرية تحركات شيعتهم كي لا يتم رصدهم من قبل أعدائهم في زياراتهم في أيام محددة (زهر، ص٢٦).

في ضوء ما تقدم تبين أن أحاديث الأئمة الله حثت على زيارة الحسين الله في يوم الأربعين وجعلتها سنة متبعة فإنها مستمدة من كلام الأئمة الله مباشرة وعليه عمل المشهور من علماء الطائفة فلماذا يُلام الشيعة على زيارة الحسين الله وهو سيد الشهداء الأحرار الذي أنقذ أمته من خطر المحو والزوال في الحقيقة إن الأعداء أجهدوا أنفسهم كثيرا لكي يقفوا سدا منيعا أمام زيارة الأربعين وكانت في كل الأدوار معرضة للعدوان ففي عهد المتوكل العباسي الذي كان يمثل القمة في العدوان فكان يقطع الأيدي والأرجل ويقتل النفس ثم هدم حرم الإمام الحسين الله وأغرقه لكي يمحو أثره إلى رضا خان إلى صدام اللعين والوهابيين وأمثالهم الذين جاءوا في أدوار مختلفة من التاريخ مستهدفين زيارة الأربعين فلو كانت هذه الزيارة لا تحمل مضمونا دينيا وثقافيا وسياسيا واجتماعيا لما تعرضت لهذا المقدار من العدوان ولتركت كما تُركت الصوفية التي تقيم شعائر معينة فهم يجلسون في مكان ما ويؤدون طقوسهم المعينة (الحكيم ،ص٧٥) ولكن بعد عام ٢٠٠٣م اتخذت الزيارة الأربعينية منحى آخر فقد أقيمت على الطرقات الخدمات التي تجهز الزائرين السائرين إلى كربلاء بما يحتاجونه في مسيرتهم.

ان هذه الزيارة تُعد وسيلة لبناء هوية تشمل جميع الشيعة في العالم وإن الذي يتحمل هذه المشقات والمعاناة وتحمّل مصاعب الطريق في أثناء السير إنها في ذلك دلالة على عمق الواعز الديني لدى هؤلاء وإيهانهم بقضيتهم وامتثالهم لما حث عليه الأئمة على هذا السياق متأملين أن تقضى حوائجهم وأن ينالوا الشفاعة.

يري البحث أنه لا يوجد كلام على خلود شعائر سيد الشهداء الله وأنها من شعائر الله وزيارة الأربعين تحديدا لأنها تستمد توهجها من قبسه المقدس كما صرحت بذلك العشرات بل المئات من الروايات عند الفريقين.

### المبحث الثاني

### مشروعية المشي إلى الإمام الحسين اللي في زيارة الأربعين المباركة

تحدثنا في المبحث الأول عن مفهوم الزيارة وكذلك عن استحباب زيارة القبور بصورة مطلقة واستحباب زيارة الإمام الحسين المسلم بصورة خاصة والادلة الروائية على استحباب زيارته المسلم في يوم الأربعين ولما كان أهم مميزات هذه الزيارة هي ظاهرة المشي على الأقدام حرصًا من المؤمنين والمؤمنات على الزيادة في الأجر والثواب وتعظيمًا لمقام السبط الشهيد المسلم واستجابة للنصوص الواردة عن أهل البيت في الحث على ممارسة المشي في زيارة الأربعين إذ يعمد المشي علامة بارزة في طقوسها فالمشي من الطقوس الدينية عمومًا ليس فعلًا جسديًا أو حركيًا فقط وإنها هو إحدى الفعاليات الحيوية التي يحصل المهارسة عن طريقها على حالة من التطابق الروحي والجسدي داخل الطقس وزيارة مرقد الحسين المسلم في كربلاء هو جزء من رحلة مقدسة يرغب الزائر بمهارستها بمعزل عن الاستعانة بالوسائل لا تحقق لمهارسة عن الاستعانة بالوسائل لا تحقق لمهارسة الطقس انفصالًا كاملًا عن عالمه اليومي المعتاد ولا سيًّا إذا علمنا بأن الانفصال عن العالم المعتاد هو إحدى المراحل الأولى التي يتم عن طريقها الدخول في أجواء الطقس العالم المعتاد هو إحدى المراحل الأولى التي يتم عن طريقها الدخول في أجواء الطقس الأساسية (الحطاب ، ص٢٣٧).

لذلك عمدنا إلى ذكر الروايات الدالة على استحباب المشي إلى الإمام الحسين الله في زيارة الأربعين المباركة مع ذكر الشبهات والإشكالات على هذه الروايات وقبل الولوج في الروايات التي تدل على استحباب زيارة الأربعين مشيًا يرى البحث أن يشير إلى نبذة تاريخية عن المشي الى العتبات المقدسة وما هي تأثيرات المشي في الصحة العقلية والنفسية وما هي المكتسبات الصحية لمهارسة المشي ولكي يتم المراد لابد من الولوج في المطالب الآتية:



### المطلب الأول

### تاريخية المشي إلى العتبات المقدسة عامة

### وإلى الإمام الحسين اللي خاصة:

لا يخفى أن أصل المشي إلى العتبات المقدسة بصورة عامة كالمشي إلى مكة المكرمة يرجع تاريخه إلى آدم اللي فإنه مشى إلى بيت الله سبحانه سبعين مرة ولقد حج الإمام الحسن المجتبى ماشيا على قدميه عشرين مرة (المجلسي ، ص٣٣٢؛ الخرسان ،ص ٠ ٣؛ الموسوي ،ص٥٥١) أورُوي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من حج ماشيا كتب الله له بكل خطوة حسنة من حسنات الحرم(ابن عابدين، ج٢، ٥٠٧) أولا يعود المشي لعدم راحلة يركبها وإنها كان تعظيمًا لبيت الله الحرام والمقصود اليه.

أما المشى لزيارة الإمام الحسين الله تاريخيًا فقد جاء في بعض الروايات أنَّ الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري، زار الحسين الله في يوم الأربعين ماشيًا على قدميه وكان جائيًا من المدينة ( المجلسي ، ج ٩٨، ٣٣٤\_ ٣٣٥).

وقد قسم بعض الباحثين زيارة الحسين الملي مشيًا على أطوار (المخزومي، ص١٨٥ ـ ١٨٦)

الطور الأول:البدايات (طور إقليمي ضيق):أن بداية المشي إلى قبر الحسين الله كائنة بقدوم أهل بيته مشيًا عائدين من الشام قدوم الصحابي جابر بن عبد الله الانصاري من المدينة مشيًا.

الطور الثاني: (طور محلى ضيق): وهو الطور الممتد من زيارة الصحابي الأنصاري حتى منتصف القرن التاسع عشر إذ كان الموالون يأتون مشيًا لزيارة قبر الإمام إلى وكثبر من آل البيت الله يأتون مشيًا لزيارة القبر الشريف. الطور الثالث: (طور محلي واسع) ١٨٥٠ ـ ١٩٦٠م: خلال هذه المدة التي تزيد عن مئة سنة كان الموالون ينطلقون مشيًا من النجف والحلة والكوفة ابتداء من ١٥ صفر سالكين طرق الحقول الزراعية في مجاميع صغيرة متفرقة.

الطورالرابع: (طور التسمية والوضوح وهو طور محلي متسع) ١٩٦٠ - ١٩٦٨م: يطلق هذا الطور على الذين يمشون من ١٠ صفر حتى العشرين منه بـ (المشاية) يمشون إليه شوقًا على الرغم من توافر وسائط نقل حديثة وخلال هذه المدة أصبح طريق المشاة واضحًا يسلكه الآلاف من النجف والكوفة وسائر المحافظات.

الطور الخامس: (طور الانحسار والمنع) ١٩٦٨ - ٢٠٠٣م: خلال هذه المدة تحجم إداء الشعائر الحسينية عامة بسبب ملاحقة النظام الصدامي لمقيمي هذه الشعائر وحبس الكثير منهم فتقلصت الشعائر عامة ومنها التحرك مشيًا لزيارة الأربعين وظلت الحال هكذا حتى عام ١٩٧٧م وفي هذه السنة منعت الشعائر عدا الطبخ وإقامة التعازى.

الطور السادس: (الطور الانفجاري) ٢٠٠٠ م: حينها سقط النظام الجائر وعادت الشعائر الحسينية على نحو انفجاري وتحولت حركة المشي إلى مواكب ومسيرات وسميت الحركة كلها به (مسيرة الأربعين) وهي مسيرة متراصفة متدفقة متصلة لم يُشهد لها مثيل من قبل.

الطور السابع: (الطور الانفجاري العالمي) ١٠٠٠-٢٠١٦، خلال هذه المدة تدفقت الملايين من الزائرين القادمين من إيران والخليج والباكستان ولبنان ومن أوربا وأمريكا بالطائرات والسيارات ليبلغوا النجف والمسير مشيًا من هناك إلى كربلاء ثم أصبح المشي يبدأ من البصرة والعمارة والمثنى والكوت والديوانية وبغداد وديالى.. وسائر المحافظات.

إذن كان الناس في العراق منذ القدم يقصدون الإمام الحسين المل مشيًا على الأقدام في مناسبات معينة إلى يومنا هذا وأوضح تلك المناسبات هي زيارة الأربعين إلى أن جاء نظام البعث البائد فمنع هذه الشعيرة في مدة حكمه السوداء ولم يترك الناس هذه الشعيرة فكانوا يمشون إلى زيارته الله بالخفاء وبسبب الاضطهاد والظلم في العراق انتقلت هذه الشعيرة على نحو واضح إلى الأضرحة المقدسة في أيران وسوريا( الساعدي ،ص٥٥).

#### المطلب الثاني

### الراحة النفسية والعقلية والمكتسبات الصحية لممارسة المشي

### في زيارة الأربعين المباركة

إن ظاهرة المشى حافلة بالعديد من العناصر النفسية الإيجابية التي يمكن الإفادة منها في علاج الأمراض النفسية والعقلية الصعبة فإن عملية المشي وحدها تعّد من الأنشطة الصحية العامة إذ تقى أمراض القلب والأوعية الدموية ومرض السكر وضغظ الدم والسمنة وقد أثبتت الدراسات النفسية تأثير المشي بنحو خاص على اعتدال المزاج عن طريق مساعدة الجسم لي توليد بعض الكيميائية المعروفة بالنقلات العصبية (السيروتونين والاندورفين)أو (endorphins and neurotransmitters serotonin ) والتي ينتج عنها الشعور بالراحة والفرح وتدخلها بتنظيم العديد من النقلات العصبية المهمة ومن النتائج العلمية في هذا الصدد نفسه منها ما توصلت اليه جامعة اوترخت الهولندية إذ أشارت في دراستها إلى أن المشي ينفع الأشخاص المصابين بأولى مراحل الخرف وهو من الأمراض العقلية الشائعة عند كبار السن والتي يعاني المصاب بها من اختلال الذاكرة وعن طريق المشي تحصل على الراحة وانخفاض التوتر مع الشحن العصبي من جديد وقد أشارت دراسات كذلك إلى أن الإنسان يحتاج على الأقل أن يمشي عشرة آلاف خطوة في اليوم لكي يتمكن من أن يعيش حياة صحية (الساعدي ،ص٥٥١ـ١٤٦).

وإلى جانب ذلك فإن ظاهرة المشي في أثناء زيارة الأربعين فرصة حقيقية لمعالجة الأمراض ولا سيها الأمراض النفسية مثل الكآبة والخوف ويمتاز علاج المشي في هذه الزيارة بعناصر لا تتوافر خارج نطاقه إذ يؤدي السلوك الجمعي دورًا ملحوظًا في فاعلية العلاج بلا شك.

إن مشاركتك في أداء هذه المهارسة سوف تختلف طبيعتها ونتائجها عن ممارستك للمشي بنحو فردي ومنعزل عن الآخرين فالمشي ضمن المسيرة المليونية يزيد من إلفة المهارسة ويمنح الشعور بالأمن ويرفع من معنويات المهارسة ببذل الجهد المضاعف فضلًا عن معطيات الزخم الجهاهيري وانعكاساته على الصحة النفسية إذ يعزز المشي مع الآخرين بدلًا من الانطواء على الذات والصراع مع مشاكل الوحدة والعزلة والوحشة وعادة ما ينجم من مشاركة المشي مع ذلك الجمهور الكبير صداقات حميمة وحوارات قصيرة تترك آثار طيبة في النفس ما ينعكس على الفرد بأحاسيس الرضا والسعادة (بشير، ص ٧٨ - ٧٩)

# ومن المكتسبات الصحية للمشي في الزيارة الأربعينية:

فضلا عن معالجة الأمراض وبخاصة الأمراض النفسية المعقدة المشار اليها فإن الخدمات التي يقدمها أثناء الطريق المتطوعون كالطعام والشراب أو محطات الاستراحة والتحفيز المعنوي يكاد لا يوجد له نظير في جميع أنحاء العالم والأهم من ذلك أن المشي في زيارة الأربعين المباركة يمتاز بشرف النية العبادية فالماشي لا يمشي لمجرد الرياضة أو تحسين حالته الصحية حسب بل ينطلق من نية التقرب الى الله سبحانه عن طريق المهارسة عينها وهذا ما يمنحه زخمًا من التفاعل ومواصلة الأداء والشعور بالرضا المزدوج إذ يحصل جراء العمل على وفق النية العبادية على رضا الله وهو ما يترتب عليه الرضا النفسي والنظرة الإيجابية في تقييم المرء لذاته (الساعدي، ص ١٤٩).

ومن كل ما تقدم فإن عملية المشي ضمن إطار ممارسة زيارة الأربعين المباركة تعطى عناصر وأبعادًا ومعطيات نفسية في غاية الأهمية إذ تشترك العناصر العقلية والنفسية المتأتية من التواصل مع الله والآخرين في مشهد تفاعلي مستظل بمناجاة السماء ومكسو بطهر التراب الملامس لأقدام الزائرين مع تردد الندب الولائي الهادر في أجوائه بـ «يا حسين.. كل هذه العناصر تشترك لتمنح هذه المارسة طابعًا روحيًا مميزًا غير قابل للتقليد والاستنساخ.

#### المطلب الثالث

مشروعية المشى في زيارة الأربعين المباركة في الروايات الشريفة والإشكالات والشبهات عليها.

اما بالنسبة لزيارته على مشيا وهو ما يقوم به الموالون لأهل البيت الله ولا سيما في الزيارات المخصوصة لأبي عبد الله الحسين الله الحسين الله عدّة من الروايات تدل على استحباب هذا العمل منها:

قال: من أتاه ماشيا كتب الله له بكل خطوة حسنة ومحا عنه سيئة ورفع له درجة. فإذا أتاه وكل الله به ملكين يكتبان ما خرج من فيه من خير ولا يكتبان ما يخرج من فيه من سيء ولا غير ذلك فإذا انصر ف ودعوه وقالوا: يا ولى الله مغفور لك أنت من حزب الله وحزب رسوله وحزب أهل بيت رسوله والله لا ترى النار بعينك أبدا ولا تراك ولا تطعمك أبدا» (العاملي ، ج ١٤، ص ٤٣٩).

٢. وعن الحسين بن ثوير ابن أبي فاختة قال أبو عبد الله الليه: يا حسين انه من خرج من منزله يريد زيارة الحسين بن على الله إن كان ماشياً كتب الله له بكل خطوة حسنة ومحا

عنه سيئة وان كان راكبا كتب الله له بكل حافر حسنة وحط بها عنه سيئة حتى إذا صار في الحائر كتبه الله من المفلحين المنجحين حتى إذا قضى مناسكه كتبه الله من المفلحين المنجحين حتى إذا قضى مناسكه كتبه الله من المفلخين (البروجردي ،ج١٢، ص٢٢٤)

٣. وورد في الرواية بين الخاصة والعامة عن النبي الأعظم الله قال: «أفضل الأعمال أحمره الفراهيدي ،ج٣،ص١٦٨) (الحليج ٨،ص١٧١) والمشي من أشد وأصعب وأكثر جهدًا من الركوب فيكون أفضل قطعًا وكلما كانت مسافة أطول فهو أشد جهدًا ومشقة فيكون أفضل بل وكلما كانت الظروف أصعب كان المشي أعظم أجرًا فالمشي في زمن الخوف أو الحر أو البرد الشديد أو غير ذلك من الظروف الصعبة أكبر منفعة وثمرة دنيوية وأخروية من المشي بغير تلك الظروف عملًا بالحديث النبوي الشريف طالب،٢٥٢ \_٢٥٣)

٤. أما الروايات التي تدل على الاستحباب في مشي النساء خاصة فمنها: ما جاء في كتاب (فضل زيارة الحسين) لمحمد بن علي العلوي حدثنا محمد بن جعفر بن محمد النحوي قال حدثنا محمد بن علي بن شاذان قال لنا حسن بن محمد بن عبد الواحد قال لنا عباد بن جعفر قال أخبرني محمد ابن عبدويه عن يحيى بن مساور قال: كان جعفر بن محمد الله جالساً فأقبلت امرأة من العرب فقال: مالي لم أرك منذ أمس قالت: كنت عند قبور الشهداء قال: تركت سيد الشهداء عندك قالت: من هو؟ قال: الحسين المهمة قال: أوره ؟ قال: نعم زوريه فإنه أفضل من حجة وحجة حتى عد عشر الفقلت: في لمن زاره ماشيا؟ قال: له بكل خطوة حجة وعمرة (الشجري، ص٢٢).

خطوة حجة وعمرة ولرب قارئ لهذه الأحاديث معاتبًا بأن هذه الأحاديث عامة وليس فيها تقييد بزيارة الأربعين؟ إن من غايات زيارة الأربعين هو التأسي والاقتداء بمسير سبايا الإمام المظلوم الملاحين رجوعهم من الشام إلى مدينة جدهم رسول الله ﷺ مرورًا بكربلاء وكأن الموالين قائلين لهم: إن كنتم يا عيال ونساء الإمام الحسين قاسيتم الحر وعانيتم من صعوبة التضاريس الأرضية وأنتم مشاة فنحن مواسيكم على مر الدهور والأعوام وسائرون كما سرتم مشاة حفاة حاملين على اكتافكم شدو الخلود ونشيد التضحية: لبيك يا حسين لبيك يا زينب لبيكم يا آل الرسول (صلوات الله عليهم أجمعين) (الحسيني، ٢٦٨)

# الاشكالات والشبهات على المشي إلى زيارة الإمام الحسين اللي مشيًا:

هناك عدة من شبهات وإشكالات طرحها بعض المخالفين أو غيرهم وفي الحقيقة إنها لا تعدو عن كونها شبهات لا تصمد إمام الحقائق العلمية النبرة ولكن لما كان جملة من الناس قد يقع تحت تأثير هذه الادعاءات الباطلة لذا وجب علينا طرحها هنا ومنها:

# أولًا: إن قطع مسافات طويلة يلزم الضرر:

إذا ترتب على أمر ما ضرر فلا يستحب بل يكون حراماً لكن نحن نعلم بأن هذا العمل (المشي) فيه ضرر ولكنه ليس من الضرر الذي لا يؤدي إلى هلاك النفس مثل قطع عضو من أعضائه أو ما شابه ذلك وعلى الخلاف من ذلك كما أشار البحث بأن للمشي منافع كثيرة منها الراحة النفسية وكذلك يبعث على حيوية الأنسان ونشاطه ولاسيما في عصرنا الحاضر فإنه أصبح قليل الحركة بسبب مستلزمات النقل الحديثة (السند محمد، (TTA\_TTO

### ثانيًا: الاختلاط بين الجنسين:

ومن جملة الاشكاليات ايضًا هو الاختلاط بين الجنسين أثناء المشي إلى زيارة الأربعين وهذا الاختلاط محرم والزيارة مستحبة فإن الركوب أولى من المشي.

إن هذا الاختلاط ليس محرمًا فلا يوجد فتوى بحرمة الاختلاط المشار إليه؛ لأن الاختلاط تارة يكون من الازدحام كالحج وصلاة الجمعة وصلاة العيدين والمشي لزيارة أبي عبد الله الحسين علي أو الازدحام داخل الحرم الشريف فهذا العمل ليس محرما في ذاته بل أفتى الفقهاء بكراهته على نحو عام كذلك الاختلاط الحاصل في الأسواق والجامعات والكليات فلا يمكن منع الاختلاط مطلقًا وإنها الممكن هو نشر الدين والثقافة الدينية الشرعية (النجفي، ص٢١٣)

يكتفي البحث بهذه الاشكاليات لأن المقام لا يسمح بذكر جميعها والمهم أن تحترم الشعائر الحسينية سواء كان مشيًا أو ركوبًا وذلك بالتزام الآداب العامة الموجودة فيها حتى لا تختلط هذه الشعائر ببعض المنافيات للآداب أو الضجيج أو الضوضاء فعلينا عكس هذه الشعائر على النحو اللائق بها.

واليوم ونحن نعيش في الألفية الثالثة وفي القرن الواحد والعشرين الميلادي نجد هذه الملحمة الحماسية التي لا نظير لها وهذا الطوفان البشري الهائل يزحف نحو قبر الإمام الحسين ولي وكلهم ينادون: لبيك يا حسين وهذا الانجذاب القلبي والعاطفي نحو الإمام وموقعيته المتجذرة في الوجدان الشعبي هو تحقيق لهذا الدعاء القرآني قال تعالى: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ ﴾ (إبراهيم: ٣٧) فها هي أفئدة الملايين من الناس تهوي نحو قبر الحسين و تتلهف لزيارته فالزيارة لها مفاعيل وآثار روحية ومعنوية كبيرة وتعطي الإنسان طاقة حيوية قادرة على نقله من الحالة السلبية إلى الحالة الإيجابية ومن النظرة المتشائمة إلى الشعور بالاطمئنان والسكينة والراحة النفسية.

إن الحشد الذي نشهده اليوم في مسرح زيارة الأربعين المباركة هو الحشد نفسه الذي استجاب لنداء المرجعية الشريفة فها أروع هذا التلاحم والترابط بين التزام قيادة المرجعية الشريفة وبين الذوبان في حب سيد الشهداء الله والوعى الكبير في إحياء شعائره وقد انعكست بركات إلتزام القيادة الشرعية كما انعكست نفحات هذه الزيارة المباركة بالذات على تحشيد أبناء الحشد ومواصلة تدفق الزخم المعنوي والمادي لديهم بنحو لافت للغاية (الساعدي،ص٣١٦)فإن هذه الملايين تبعث برسالة مهمة فإنها ترفع صوتها الى كل حاكم جائر وظالم في داخل العراق وخارجة وانها تمثل أبواق وعيده للحكومات الظالمة لكل ما تقدم نقول هنيئا لمن أخلص واهتدى الى محبة الحسين اللله.

وعلى سبيل الختم يجدر بنا التذكير بأن ممارسة زيارة الأربعين المباركة تمثل أكبر تظاهرة إسلامية وإن تلك الجموع التي تسير كل عام لزيارة الأربعين مشيًا على الأقدام ومرأى من العالم بأسره ومن كل مكان لهي من أبرز مظاهر الولاء لأهل البيت الله وهي تظهر بحق انتصار الإمام الحسين الله على الطغاة على مدى التاريخ إلى يوم القيامة وإن تلك الشعيرة التي تتجلى في كل عام قد أدهشت وحيرت عقول المخالفين وأدخلت السرور والبهجة على قلوب الموالين.

#### الخاتمة

توصل البحث الى النتائج الآتية:

١. إننا وإن لم ندرك محضر الأئمة من أهل البيت الله لنتعلم منهم ونتربي على أيديهم إلا إن الله حفظ لنا تعاليمهم ومواقفهم ورغبنا إلى زيارة مشاهدهم.

٢. إن مركز العتبات المقدسة يمثل فضاء يجتمع تحته جميع المؤمنين الذين يشتركون في وحدة المبدأ ووحدة الهدف ليمدوا جسور الترابط فيها بينهم فهي محطة إنسانية يقف عندها كل



من ينتصر للقيم الروحية ويقدس أصحابها والمضحين من أجلها ويتجلى ذلك واضحا في زيارة الأربعين.

- ٣. تُعّد زيارة الأربعين المعدة إلهيا ثورة مزعزعة لكل الطواغيت في كل زمان ومكان لكونها حينها تعود وتعاد ليعتاد على ذكراها بزيارة صاحبها الملي والتي تسهم في إحياء الذكرى وإبقائها وأدامتها والتصدي لكل طاغوت ظالم وكافر بمن يشبه يزيد بن معاوية تحت شعار: هيهات منا الذلة.
- ٤. ثبت أن شعيرة المشي في أربعينية الإمام الحسين لها أصل في الروايات الشريفة لا كما يدعي
   بعض بأنها بدعة من بدعهم.
- ٥. من أعظم مظاهر الولاء لأهل البيت الله هي تلك الجحافل والجموع التي نراها ويراها العالم بأسرة تسير ولا من هدف لها إلا الوصول إلى البقعة التي اقتطفها الله سبحانه من الجنة ووضعها على الأرض.
- ٧. إن الحشد الذي نشهده اليوم في مسرح زيارة الأربعين المباركة هو الحشد نفسه الذي استجاب لنداء المرجعية الشريفة في أروع هذا التلاحم والترابط بين التزام قيادة المرجعية الشريفة وبين الذوبان في حب سيد الشهداء المليخ والوعي الكبير في إحياء شعائره وقد انعكست بركات التزام القيادة الشرعية كيا أنعكست نفحات هذه الزيارة المباركة بالذات على تحشيد أبناء الحشد ومواصلة تدفق الزخم المعنوي والمادي لديهم بنحو لافت للغاية...
- ٨. إن الحسين هي هو الناصر لولده المهدي وهو الذي يعد العدة له التدريب الروحي وهذه التربية الروحية وهذا البناء الروحي الإنساني لأجيال المؤمنين يتم بيد



الحسين ﷺ فهو الذي يوطئ للظهور ولنصرة ولده المهدي ﷺ إذن المشروع المهدوي قائم بالمشروع الحسيني.

٩. نقول أخبرا: ان العزة لله والعظمة لله والكبرياء لله وكل خبر وفضيلة له لذلك عندما يقرأ الإنسان زيارة الأربعين يجد أنها تحتوى على أكبر عدد ممكن من كليات «الله» لماذا ...لأن فضل الأئمة إنها هو من الله فعندما يكرم الأئمة يكرمهم لأنهم عباد الله وداعون إليه وإدلاء عليه فإن الإسلام محمدي الحدوث علوى حسني التمهيد حسيني الخلود والبقاء.

#### ١٠١٠ التوصيات:

- ١. اجتناب إثارة المشاكل الخلافية أثناء الزيارة التي تؤدي إلى الفرقة والنزاع والصدام لأن التنازع يؤدي إلى الفشل.
- ٢. التركيز على الأهداف الكبيرة والعظيمة التي نهض واستشهد من أجلها الإمام الحسين الله ومن أبرزها: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والحفاظ على الدين والإصلاح والدفاع عن الإسلام.
- ٣. زيادة منسوب الوعي الديني والثقافي والعلمي عن طريق عقد الندوات العلمية والثقافية ونشر الكتب الدينية المفيدة بمختلف اللغات العالمية لتعريف العالم برسالة الإمام الحسين
- ٤. تحويل هذه الزيارة إلى طاقة معنوية وعلاج روحي فالعلاج بالدين من أهم العوامل في علاج الكثير من الأمراض النفسية والروحية.

# المشي في القرآن والسنة .. زيارة الاربعين أنموذجًا

م.هاشم محمد الباججي مدير مركز الامام أمير المؤمنين للدراسات والبحوث التخصصية، وايضا اعلامي وكاتب ومحقق في العتبة العلوية المقدسة info@imamali-cfssar.com

#### ملخص لبحث

فإنه ليس حرف في كتاب الله ولا كلمة ولا آية إلا ولها في مكانها التي هي فيه أسرار وحكم ومقاصد، علمها من علمها، وجهلها من جهلها؛ لذلك كثيراً ما ينبهنا الله تعالى إلى تدبر كتابه، وإلى التفكر في آيات هذا القرآن العظيم، كقوله تعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ [النساء: ٨٢]، بل لقد نعى الله تعالى على المؤمنين عدم لين قلوبهم وخشوعها عند سماعها لهذا القرآن الكريم فقال سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ الله وَمَا نَزَلَ مِنَ الحُقِّ ﴾ [الحديد: ١٦] قال ابن مسعود رضي الله عنه: ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ الله ﴾ [الله بهذه الآية ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ الله ﴾ [الله أربع سنين).

ولهز القلوب أكثر وأكثر لتصحو وتستفيق من غفلتها نحو التدبر والتفكر في هذا القرآن العظيم، يضرب الله تعالى هذا المثل الذي يتخلل القلب ويهزه؛ وهو يعرض أثر القرآن في الصخر الجامد لو تنزل عليه: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا القرآن في الصخر الجامد لو تنزل عليه: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ الله وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].

وهي صورة تمثل حقيقة؛ فإن لهذا القرآن لثقلاً وسلطاناً وأثراً مزلزلاً، لا يثبت له شيء يتلقاه بحقيقته. ولقد وجد عمر بن الخطاب رضي الله عنه ما وجد، عندما سمع



قارئاً يقرأ: ﴿ وَالطُّورِ \* وَكِتَابِ مَسْطُورٍ \* فِي رَقِّ مَنْشُورٍ \* وَالْبَيْتِ المُعْمُورِ \* وَالسَّقْفِ المُرْفُوع \* وَالْبَحْرِ المُسْجُورِ \* إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ \* مَا لَهُ مِنْ دَافِع [الطور: ١ - ٨] فارتكن إلى الجدار، ثم عاد إلى بيته يعوده الناس شهراً مما ألم به!

الكلمات المفتاحية: المشي، الأربعين، القران الكريم، السنة النبوية

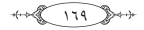
Walking through the Qur'an and Sunnah...visiting the forty examples M. Hashem Muhammad Al-Baji

Director of Al-Imam Amir al-Mu'mininl Center for Specialized Studies and Research, and also a journalist, writer, and investigator a Imam Ali holy Shrine.

#### **Abstract**

It is not a letter in the book of Allaah, nor a word, nor a verse, except that it has in its place secrets, judgments and purposes, taught by those who know it, ignorance by ignorance; therefore, Allaah, May he be exalted, often warns us to study his book, and to reflect on the verses of this great Qur'an, as he says : Y do they not study the Qur'an ( [women: 82], rather, Allaah, may He their hearts are to remember Allah and what has come down from the truth ([iron: 16] Ibn mas'ud said May Allah be pleased with him: "There was no difference between our Islam and the fact that we were punished by Allah with this verse ألم has it not been for those who believe that their hearts should fear the remembrance of Allah Y! only four years".

To shake the hearts more and more to wake up and wake up from their inattention towards contemplation and reflection on this great Qur'an, Allah Almighty strikes this proverb that "permeates the heart and shakes it; it displays the trace of the Qur'an in the solid rock if you descend on it: ) if we were to lower this Qur'an on a mountain, I would see it cracked out of fear of Allah and those proverbs we strike to people so that they might think { [Hashr: 21].



It is an image that represents reality; this Qur'an has a weight, authority, and a seismic effect, for which nothing that it receives is proven by its truth. Umar ibn al - Khattab (may Allaah be pleased with him) found what he found, when he heard a reader reading: and the tur and a book written in Parchment and the built house and the raised roof and the jammed Sea the torment of your Lord is for the reality of his motive [Tur: 1-8] so he leaned against the wall, and then he returned to his house, people return for a month from what he suffered!

Keywords: walking, forty, Holy Quran, Sunnah of the Prophet

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على رسوله المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله الغر الميامين

المشي كما هو معروف هو حركة الأقدام لتحريك الجسم والانتقال من مكان إلى آخر وقد ورد ذكر المشي في القرآن الكريم في عدد من السور مثل سورة (لقمان والفرقان والاسراء) حيث أعطى القرآن مساحة مهمة للمشي والماشي وصفته و أول صفة لعباد الرحمن ذكرها كتاب الله المجيد: أنهم: ﴿يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجُاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴾ كما في (الفرقان: ٢٣) فهم يمشون بسكينة ووقار من غير أنفة أو استكبار ولا مرح ولا أشر ولا بطر وهناك آيات كثيرة ذكرناها في البحث تُخبر عن هيئة المشي وصفاته وانواعه .

وهناك الكثير من الأحاديث الشريفة للنبي الأكرم الله والأئمة الأطهار سلام الله عليهم تذكر كيفية المشى و صفات الماشى ولم يغفل القرآن الكريم والسنة النبوية المشى بالنسبة للمرأة فقد وصف كيفية مشيها كما في (القصص:٢٥) ﴿فَجَاءتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاء ﴾ وقد فصلت السنة النبوية كيفية مشى المرأة المسلمة.

وقد قسّم العلماء من الناحية الشرعية المشي على عدة من أقسام (الواجب والمحرم والجائز والمستحب والمكروه) وبينوا تفصيلاته في كتبهم إذا طبقنا المشي في زيارة الأئمة سلام الله عليهم ولاسيها زيارة الأربعين للإمام الحسين الله وجدناه ضمن القواعد الشرعية التي جاء بها القرآن الكريم والسنة النبوية بل هو من الأعمال الممدوحة التي ندب إليها الأئمة الأطهار سلام الله عليهم أجمعين وقد ذكرنا في هذا البحث المتواضع الذي تم تقسيمه على مبحثين المبحث الأول (المشي في القرآن والسنة) والمبحث الثاني (المشى لزيارة الأربعين . . أنموذجا) وفي كل مبحث مطلبان.

### المشي في القرآن والسنة)

ورد ذكر المشي وكيفيته وصفات الماشي في العديد من آيات القرآن الكريم نذكر منها الاتي:

﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ ﴾ (البقرة: ٢٠)

﴿ أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُهَاتِ ﴾ (لأنعام: ١٢٢)

﴿ أَلَكُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَكُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا ﴾ (الأعراف:١٩٥)

﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ ﴾ (الإسراء:٣٧)

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِّينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّهَاءِ مَلَكًا رَسُولًا ﴾ (الإسراء:٩٥)

﴿إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ مَنْ يَكْفُلُهُ ﴾ (طه: ٠٤)

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ ﴾ (طه:١٢٨)

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنِهِ ﴾ (طه:١٢٨)

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْنِ﴾ (النور:٤٥)

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ أَرْبَعِ ﴾ (النور:٤٥)

﴿ وَقَالُوا مَالِ هَٰذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ ﴾ (سورة الفرقان: ٧)

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ ﴾

(الفرقان: ۲۰)

﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَٰنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ (الفرقان:٦٣)

﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ ﴾ (القصص: ٢٥)

﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ (لقمان:١٨)

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ ﴾ (لقمان: ١٩)

﴿ أُولَمُ يَهْدِ لَمُّمْ كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ ﴾ (السجدة: ٢٦)

﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ (الحديد:١٨)

﴿ وَانْطَلَقَ الْمُلاُّ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ آلِمِتِكُمْ ﴾ (ص:٦)

(فَامْشُوا فِي مَنَاكِبهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ) (الملك: ١٥)

﴿أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ ﴾ (الملك:٢٢)

﴿أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾

﴿ هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيم ﴾ (القلم: ١١٩)

ومن هذه الآيات البينات يتضح أن كلمة (المشي) أراد الله بها كحركة المشي والماشي و كذلك أراد الله سها الهدي.

### المطلب الأول

### المعنى اللغوي والاصطلاحي للمشي وأنواعه

نعرض في هذا المطلب المعنى اللغوي والاصطلاحي للمشي فالأول يطلق على المعنى الذي استعملته العرب للكلمة والثاني يقصد به المعنى الذي اصطلح أهل فن معين على إعطائه لتلك الكلمة.

#### المعنى اللغوي:

فكلمة مشي تعبر عن نفسها بمجرد النطق بها (الجوهري:ج ٦،ص٣٩٣.ابن منظور:ج ٦، ص٢١٦٤)

وحقيقة هذه الكلمة ما يلي:

قال الراغب: المشي: الانتقال من مكان إلى مكان بإرادة (الأصفهاني:ج٢ ،ص٣٧٧)

وقال ابن فارس: الميم والشين والحرف المعتل أصلان صحيحان أحدهما يدل على حركة الإنسان وغيره والآخر النهاء والزيادة.

والأول: مشى يمشي مشيًّا ومشيت مشوًا ومشيًا وهو الدواء الذي يمشي أي: يطلق البطن.

والآخر: المشاء وهو النتاج الكثير وبه سميت الماشية. وامرأةٌ ماشية: كثر ولدها. وأمشى الرجل: كثرت ماشيته (ابن فارس:٥،ص٣٢٥)

وفي المصباح المنير: «مشى: (يمشي) (مشيًا) إذا كان على رجليه -سريعًا كان أو بطيئًا-فهو (ماشٍ) والجمع (مشاةٌ) ويتعدى بالهمزة والتضعيف و (مشى) بالنميمة فهو (مشاء). و (الماشية): المال من الإبل والغنم وهذ ما قال به ابن السكيت وجماعة وبعضهم يجعل





البقر من (الماشية) (الفيومي:ج١،ص٢٩٦)

فالمشي إذًا: الانتقال من مكان إلى آخر مشيًا على الأقدام.

### المعنى الاصطلاحي:

لا يخرج المشي في معناه الاصطلاحي عن المعنى اللغوي فقد وردت كلمة المشي في الاستعمال القرآن ي (٢٣) مرة (عبد الباقي:ص٦٦٧-٦٦٨) وجاء المشي في القرآن على وجهين (الدامغاني:ص١٤-٥١٤)

الأول: المشي بعينه: [الفرقان:٦٣]. يعني: المشي بعينه.

الثاني: الهدى: [الأنعام:١٢٢]. يعنى: يهتدي به.

### أنواع المشي

جاء ذكر أدب المشي وأنواعه في القرآن الكريم في عدد من السور مثل سورة لقمان وسورة الفرقان وهناك أنواع للمشي ذكرها بعض العلماء (الجوزيّة :ج١،ص٥٧و٧٦) كالآتى:

# ١. مشبة الخيلاء

قال الله تعالى عن وصية لقمان لولده: ﴿وَلَا تَمْشُ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ۞ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ (لقهان:١٨ -١٩)

ومعنى قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا يعني مشية الخيلاء متكبرًا جبارًا عنيدًا ﴾ فإذا فعلت ذلك أبغضك الله يقول الله تعالى: وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا أي: مشية خيلاء متكبرًا جبارًا عنيدًا فإن فعلت ذلك أبغضك الله ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ لمختال المعجب في نفسه والفخور أي على غيره.

# ٢. مشي التهاوت

قال تعالى: ﴿وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾أي: بعد الاجتناب عن المرح فيه أي توسط فيه بين الدبيب والإسراع من القصد وهو الاعتدال (الالوسي:ج١١،ص٨٩)

فإذًا مشي التهاوت الذي يخفى فيه الصوت وتقل الحركات ويتزيا صاحبه بزي العباد كأنه يتكلف في اتصافه بها يقربه من صفات الأموات ليوهم أنه ضعف من كثرة العبادة هذا الذي يمشي مشية التهاوت يريد أن يقول للناس: تعبتُ من كثرة عبادتي وصيامي إنني متعب في المشي.

هذا من أنواع الرياء لأن المسلم مطالب بإخفاء عمله حتى لا يظهر أثر العبادة أو لا يظهر الصيام فيكون خفيًا وهو أقرب إلى الله تعالى.

فمشية التهاوت التي يظهر صاحبها أنه عنده تعب شديد من العبادة فهذا أمر مذموم.

# ٣.مشي الهون

يقول الله -تعالى-في سورة الفرقان: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا﴾ (الفرقان: ٣٣)

أول صفة لعباد الرحمن ذكرها: أنهم: ﴿يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْخَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴾. ومعنى: هَوْنًا: أي بسكينة ووقار من غير جبرية يعني من دون تجبر ولا استكباركما قال تعالى: ﴿وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً ﴾ (الإسراء: ٣٧)



فأما هؤلاء -يعنى المؤمنين عباد الله- فإنهم يمشون من غير استكبار ولا مرح ولا أشم ولا بطر.

والمراد بالهون هنا السكينة والوقاركما قال رسول الله ﷺ: إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها تسعون تركض ركضًا وتهرول هرولة وتسرع إسراعًا مبالغًا فيه مفرطًا فلا تأتوها تسعون وأتوها تمشون عليكم السكينة السكينة والوقار معناها أن نسحب أرجلنا سحبًا على الطريق. وأتوها تمشون عليكم السكينة فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا (البخارى:٩٠٨. مسلم: ١٣٨٩)

# ٤.مشى السعى مشى الرمل

الرمل أكثر من السعى وهو إسراع المشي مع تقارب الخطى ويسمى الخبب أيضاً.

# ٥. مشى النسلان

وهو العدو الخفيف الذي لا يزعج الماشي ولا يكرثه يعين العدو الخفيف الذي لا يسبب الإجهاد الكثير الهرولة اليسيرة فإذا أنت كنت تمشى مسافة طويلة وأردت أن تستعين بشيء لا يتعبك أو يخفف عنك المشي الطويل فعليك بالنسلان وهو الهرولة الخفيفة فعند ذلك ستجد أنك قطعت مسافة أكثر براحة أكثر.

# ٦. مشى الخوزلة

وهي مشية التمايل

ويقال: إن فيها تكسرًا وتختثًا.

# ٧. مشي القهقرى

وهي مشية إلى الوراء.

# ٨. مشى الجمزة

وهي مشية يثب فيها الماشي وثبة يقفز قفزًا.

## ٩. مشية التبختر

وهي مشية أولي العجب والتكبر وهي التي خسف الله -سبحانه-بصاحبها لما نظر في عطفيه وأعجبته نفسه فهو يتجلجل في الأرض إلى يوم القيامة قيل: إنه قارون.

وأعدل هذه المشيات: مشية الهون والتكفؤ.

### مشي المرأة

حافظ الإسلام على كيان المرأة وهيبتها وأنزل الله تعالى من فوق سبع سموات قران يتلى عن مشي المرأة العفيفة في الشارع قال الله سبحانه: ﴿فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى السّبِحْيَاء﴾ (القصص: ٢٥)

لأن مشية النساء في الشارع تختلف عن مشية الرجال فالنساء لا بدّ أن تمشي بعفة وحشمة وحياء من دون أن تثير الآخرين وأن يكون مشيها على جانب الطريق والرجال في الوسط كما أخبر النبي عليه وهذا ما أخبر الله -تعالى- به في كتابه في سورة القصص عن المرأة بنت الرجل الصالح لما جاءت إلى موسى الله للحاجة لأن أباها لا يستطيع

أن يأتي هو بنفسه ليست بسلفعة خراجة ولاجة: تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاء وهذا من الأدب الإسلامي في مشية المرأة المسلمة.

#### المطلب الثاني

آداب المشيفي القرآن والسنة

# ١. مشى عباد الرحمن

﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴿ ( الفرقان: ٦٣ ).

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ (لقمان: ١٩)

عاجز ولا بكسلان (المجلسي:ج١٦،ص٢٣٦) وروي عن رسول الله ﷺ: سرعة المشي يذهب ببهاء المؤمن (الريشهري:ج٤،ص ٢٩٠٨)

صبب لم أر قبله ولا بعده مثله ﷺ (المجلسي: ج١٦، ص٢٣٦)

وكان الإمام السجاد على بن الحسين الله إذا مشى لا يجاوزيده فخذه ولا يخطر بيده وعليه السكينة والخشوع (المجلسي: ج٦٦، ص٩٨) وفي رواية عن الإمام الصادق الله: كان - على بن الحسين الله - لا تسبق يمينه شهاله وعنه أيضا الله: كان على بن الحسين الله يمشى مشية كأن على رأسه الطير لا يسبق يمينه شهاله (المجلسي: ج ٢٦، ص٧١) وجاء عن الإمام الصادق الله المشي المستعجل يذهب ببهاء المؤمن ويطفئ نوره (الريشهري:ج٤،ص ٢٩٠٨)

# ٢. المشي بتواضع

﴿ وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الجِبَالَ طُولاً ﴾ (الاسم اء:٣٧)

﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (لقهان: ١٨)

روي عن رسول الله على: من مشى على الأرض اختيالا لعنته الأرض ومن تحتها ومن فوقها (الأمين:ج٥١،ص٣٨١)

وعنه على الله تبارك وتعالى وهو عليه غضبان (الريشهري:ج٤،ص ٢٩٠٩)

وروي عن الإمام أمير المؤمنين المله - في صفة الطاووس: يمشي مشي المرح المختال ويتصفح ذنبه وجناحيه فيقهقه ضاحكا لجمال سرباله (نهج البلاغة:ج٢،ص٧٣)

وعنه أيضا هي اعتم أبو دجانة الأنصاري وأرخى عذبة العمامة من خلفه بين كتفيه ثم جعل يتبختر بين الصفين فقال رسول الله الله الله الله تعلى إلا عند القتال (الحراني: ص ٣٤٤)

خرج أمير المؤمنين المبيخ على أصحابه وهو راكب فمشوا خلفه فالتفت إليهم فقال: لكم حاجة؟ فقالوا: لا يا أمير المؤمنين ولكنا نحب أن نمشي معك فقال لهم: انصر فوا فإن مشي الماشي مع الراكب مفسدة للراكب ومذلة للماشي.

قال: وركب مرة أخرى فمشوا خلفه فقال:

انصر فوا فإن خفق النعال خلف أعقاب الرجال مفسدة لقلوب النوكي (المجلسي: ج ١ ٤ ، ص ٥ ٥) وجاء عن الإمام على الله - لما ورد الكوفة قادما من صفين أقبل حرب يمشى معه وهو الليخ راكب -: ارجع فإن مشى مثلك مع مثلي فتنة للوالي ومذلة للمؤمن (الريشهري:ج٤،ص٨٠٩)

# ٣. المشي حافيا

عمل النبي الأكرم على تربية أصحابه وتأديبهم في كل مفاصل الحياة لذا أمر النبي عِينا الصحابة أن يحتفوا أحيانًا من أجل أن يتعود الإنسان على الخشونة يخشوشن كما قال: وَتَمَعْدَدُوا انتسبوا إلى معد بن عدنان يعنى في هيأته وشمائله وَاخْشُوْشِنُوا (الطراني:١٥٤٣٠)

وفي رواية:واخشوشفوا:أي اعتادوا الخشونة لأن الإنسان تمر عليه ظروفليس دائمًا يكون عنده أماكن الترف والأماكن المهيأة قد يضطر أن ينام أحيانًا على الحجارة وأن يمشي بلا نعال فإذا كان هذا الإنسان مرفه ومترف لا يستطيع أن يتحمل شيء.

ولذا تجد الناس أصحاب الترف والميوعة لا يكادون يطيقون الحج ويقولون: تعبنا وجهدنا ونحو ذلك لأنه غير معتاد على المشقة هذا أول ما يقع في نوع من المشقةطواف طويل أو زحام ونحو ذلك يتأفف تأففًا عظيمًا حتى أن بعضهم يفقد صبره ويتكلم بكلام لا يرضى الله تعالى.

وقد جاءت روايات كثيرة عن أهل البيت سلام الله عليهم تُحبب المشي حافيا ولاسيها في زيارة بيت الله الحرام او المسجد النبوي الشريف او المشاهد المشرفة للأئمة صلوات الله عليهم أجمعين وجاء عن الإمام جعفر بن محمد الصادق اللهوقد ذكر أمير المؤمنين على بن

أبي طالب المنه فقال ابن مارد لأبي عبد الله المنه المن زار جدك أمير المؤمنين المنه فقال: يا ابن مارد من زار جدي عارفا بحقه كتب الله له بكل خطوة حجة مقبولة وعمرة مبرورة والله يا ابن مارد ما تطعم النار قدما اغبرت في زيارة أمير المؤمنين المنه ماشيا كان أو راكبا. يا ابن مارد أكتب هذا الحديث بهاء الذهب (العاملي:ج١٤، ص٣٧٧)

و جاء عن الإمام الصادق هلي في مستحبات زيارة الإمام الحسين اللي قَالَ: (إِذَا أَتَيْتَ وَ جَاءَ عن الإمام الصادق هلي في مستحبات زيارة الإمام الحسين اللي قَالَ: (إِذَا أَتَيْتَ أَبّا عَبْدِ الله وَلِي فَاغْتَسِلْ عَلَى شَاطِئِ الْفُرَاتِ ثُمَّ الْبَسْ ثِيَابَكَ الطَّاهِرَةَ ثُمَّ امْشِ حَافِياً فَإِنَّكَ فِي عَرْمٍ مِنْ حَرَمِ الله وَ حَرَمِ رَسُولِه ) (الكافي الكليني،ج٤،ص٥٧٥) وهناك الكثير من الأحاديث التي تحث على زيارة الأئمة سلام الله عليهم ونيل الأجر والثواب ماشياً او راكبا منتعلا او محتفيا ولكن الفيصل لهذه الأحاديث هو المعرفة وبشرطها وشروطها.

# المشيفي الاحكام الشرعية

مثل باقي الأفعال يمكن تصنيف فعل المشي في واجب ومكروه وجائز ومحرم ومستحب فلابد أن يكون المشي في طاعة الله وأن لا يكون المشي الى معصية أو ما لا يرضاه جل وعلا فمثلا من الواجبات في المشي هو المشي للطواف حول الكعبة في الحج والعمرة والمشي بين الصفا والمروة وغيرها مما أبانه العلماء في موارد معينة وهناك المشي المستحب كالمشي الى صلاة الجماعة والجمعة والمشي خلف الجنائز والمشي لزيارة الأئمة والعلماء والصالحين وصلة الأرحام والأصدقاء والمشي الى مجالس العلم والمنفعة والمشي لعيادة المريض وغيرها من الأعمال المشابهة أما المشي الحرام فهو المشي الى معصية الله وهو من رجل الشيطان قال تعالى ﴿وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ (الاسراء: ٢٤)

أو مشي الخيلاء والتبختر والتغطرس فقد جاء عن رسول الله على الأرض اختيالا لعنته الأرض ومن تحتها ومن فوقها (الشيخ الصدوق :ج١ ،ص٣٢٤)

أما المشي الجائز فهو المشي ليس في طاعة أو معصية مثلا المشي للترفيه او الرياضة او ما شابه وهناك مشي مكروه فمثلا سرعة المشي يذهب ببهاء المؤمن وكذلك بطء المشي بصورة كبيرة من غير مرض او علة وأيضا من المشي الكروه المشي بنعال واحدة.

# كيف كان رسول الله عليه على يمشى

روي عن الإمام أمير المؤمنين الملح قال: «كان رسول الله ﷺ إذا مشى تكفأ تكفؤًا كأنها ينحط من صبب وكان إذا مشى تقلع - والتقلع الارتفاع من الأرض بجملته أي لا يسحب رجليه سحباً كما يفعل بعض الناس وإنها كان يرفعها رفعًا ويضعها وضعاً - فكان يرتفع من الأرض بجملته كحال المنحط من صبب وهي مشية أولى العزم والهمة والشجاعة وهي أعدل المشيات وأروحها للأعضاء وكان السرع الناس مشية وأحسنها وأسكنها فكان الله يمشي بسكينة ووقار من غير تكبر ولا تماوت (زاد المعاد في هدى خبر العباد: ١/ ١٦١)

فهكذا كانت مشية رسول الله على فعباد الله المؤمنون يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْض هَوْنًا أي بسكينة ووقار وبلا تجبر ولا استكبار فَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً فهم يمشون من غير استكبار ولا مرح ولا أشر ولا بطر.

# المبحث الثاني (المشي لزيارة الأربعين .. انموذجا)

بعد أن عرفنا مشروعية المشي في الشريعة بصورة عامة وأقسامه وتفصيلاته من الناحية الشرعية من واجب ومستحب وحلال وحرام وجائز والمشي لزيارة الأربعين هو من مظاهر الولاء لأهل البيت المنافية أذ تُظهر بحق انتصار الإمام الحسين المنافعة على الطُغاة على مدى التاريخ وإلى يوم القيامة وإنّ هذا العمل الذي يتجلّى في كلّ عام قد أدهش وحيّر المخالفين وأسبغ السرور والبهجة على قلوب الموالين المؤمنين وإنه عمل مستحب هدفة الوصول الى طاعة الله ورضوانه.

# المطلب الأول

# المشي لزيارة الأئمة الله التاريخ والشريعة

في البدء لابد من معرفة أن التنقل في زمن الأئمة الله عبر وسائل النقل الدارجة في زمنهم الله كان عبارة عن أمرين:

١. ركوب الدواب كالخيل والجمال والبغال والحمير.

# ٢. المشي على الأقدام.

ومما لا شكّ فيه أنّ جملة من الناس لا يمتلكون الدواب للتنقل في ذلك الزمان فينتقل من مكان إلى آخر عن طريق المشي على الأقدام ولذا كانت تتم زيارة الأئمة عن طريق المشي وأول من يُنسب المشي لزيارة الإمام الحسين المشي تاريخياً - كها جاء في بعض الروايات - إلى الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه إذ إنّه زار الحسين المن في يوم العشرين من صفر سنة ٦٦ هـ - وقد كان هذا اليوم يصادف أربعين يوما على شهادة الإمام الحسين المنه المناهدة الإمام الحسين المنه على الأقدام وكان قادما من المدينة (المجلسي:ج٨٥، ص٣٣٤ ـ ٣٣٥)

فضلا ذلك إنَّ هذا اليوم قد رجعت فيه السبايا من أهل بيت الإمام الحسين المالم من المناهجة الشام إلى كربلاء بعد ما لاقوا العذاب والعناء الشديد والظلم وقد حصل في هذا اليوم لقاء الإمام زين العابدين الله بالصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري الذي جاء لزيارة الحسين علي مشياً على الأقدام ثم زار التوابون بقيادة سليمان بن صرد الخزاعي قبر الإمام الحسين اللي مشيا على الأقدام من الكوفة الى كربلاء وكان تعدادهم في ذلك الوقت أربعة الآف راجل وهذا مما أعطى زخما كبيرا لزيارة الإمام الحسين في المناسبات فالموالون من الشيعة إنَّما يزورن الإمام الحسين الله في هذا اليوم مشياً على الأقدام مواساة لما جرى على أسرة الحسين الله وتأسيا بالصحابي الزائر جابر بن عبد الله الأنصاري والتوابون وغيرهم واستمر الموالون في العراق منذ ذلك الوقت يقصدون الإمام الحسين الملا للزيارة مشياً على الأقدام في مناسبات معينة منها زيارة الأربعين.

وقال العلّامة المجلسي رحمه الله: (اعلم أنّه ليس في الأخبار ما العلّة في استحباب زيارة الحسين صلوات الله عليه في هذا اليوم والمشهور بين الأصحاب أنّ العلّة في ذلك رجوع حرم الحسين صلوات الله عليه في مثل ذلك اليوم إلى كربلاء عند رجوعهم من الشام وإلحاق على بن الحسين صلوات الله عليه الرؤوس بالأجساد ولعل العلة في استحباب الزيارة في هذا اليوم هو أنّه جابر بن عبد الله الأنصاري رضى الله عنه في مثل هذا اليوم وصل من المدينة إلى قبره الشريف وزاره فكان أول زائر له من الإنس ظاهرأفلذلك يُستحب التأسي به) (المجلسي:ج ٩٨،ص ٣٣٤ ـ ٣٣٥)

أمَّا وجه التسمية فقال الشيخ الكفعمي: إنَّما سمّيت بزيارة الأربعين لأنَّ وقتها يوم العشرين من صفر وذلك لأربعين يوماً من مقتل [الإمام] الحسين اللي وهو اليوم الذي ورد فيه جابر بن عبد الله الأنصاري صاحب النبي رحمه الله من المدينة إلى كربلاء لزيارة قبر الحسين فكان أول مَن زاره من الناس وفي هذا اليوم كان رجوع حرم الحسين الله من الشام إلى المدينة (المجلسي:ج٩٨،ص ٣٣٤ ـ ٣٣٥)

# استحباب المشي لزيارة الأئمة الأطهار اللي

كما بينا في المبحث الأول هناك المشي المستحب وبينا تطبيقاته كالمشي لأداء الصلاة في المسجد والمشي لحريارة المؤمن وغيرها وقد جاءت العديد من الروايات على ذلك.

فزيارة الأئمة الله كزيارة النبي على من العبادات المستحبة عند جميع علماء الإمامية (رضوان الله عليهم) منها ما روي عن الإمام الصادق الله: (من زار قبر أمير المؤمنين الله ماشياً كتب الله له بكل خطوة ماشياً كتب الله له بكل خطوة حجّتين وعمرتين) (العاملي:ج١٤،ص٣٨٠)

وقد وردت في ذلك الكثير من الروايات المتواترة المروية في الكتب ولا سيها الكتب الأربعة والإتيان إلى زيارة المشاهد المقدسة مشياً على الأقدام هو من الأمور المستحبة فمن الروايات الواردة في المشي إلى زيارة أبي الشهداء أبي عبد الله الحسين الملا كثيرة جداً وقد عقد صاحب كتاب وسائل الشيعة باب مستقل في فضل المشي إلى زيارة الإمام الملا

فقد ورد في صحيحة الحسن بن علي الوشاء التي رواها الصدوق تتسرُّ في ثواب الأعمال (الصدوق: ص، ۹۸)

ورواها أيضاً (ابن قولويه) في كتاب المزار (ابن قولويه: ٣٢٧-٣٢٧)

بسند صحيح قال: قلت للرضا هين ما لمن أتى قبر أحد من الأئمة هي قال هين له مثل ما لمن أتى قبر أبي عبدالله هين قلت: ما لمن زار قبر أبي الحسن هي قال: مثل ما لمن زار قبر أبي عبدالله هي وظاهر هذه الرواية راجع إلى ثواب الإتيان فإذا كان المشي في الإتيان لزيارة أبي عبد الله هي أفضل من الركوب لزيارته كما أشرنا إلى الروايات فيه فيكون الثواب في الإتيان لزيارة سائر الأئمة هي مشياً وركوباً كالإتيان لزيارة أبي عبد الله هي .

. . .

(من أتى قبر الحسين الله ماشياً كتب الله له بكلّ خطوة وبكلّ قدم يرفعها ويضعها عتق رقبة من ولد إسهاعيل) (بن قولويه: ص٢٥٧)

عن جعفر بن محمد اللين:

أنّه سئل عن الزائر لقبر الحسين اللي فقال:

(من اغتسل في الفرات ثم مشى إلى قبر الحسين اللي كان له بكل قدم يرفعها ويضعها حجة متقبلة بمناسكها) (الاميني:ج ٤٨٠مـ ٤٨٣ ـ ٥٠٢)

عن الإمام الصادق اللي قال:

(يا علي زر الحسين ولا تدعه) فقال له ابن ميمون: ما لمن أتاه من الثواب؟ قال الله «من أتاه ماشياً كتب الله له بكل خطوة حسنة ومحا عنه سيئة ورفع له درجة. فإذا أتاه وكل الله به ملكين يكتبان ما يخرج من فيه من خير ولايكتبان ما يخرج من فيه من شرّ ولا غير ذلكفإذا انصر فوا ودّعوه وقالوا: يا وليّ الله مغفور لك أنت من حزب الله وحزب رسوله وحزب أهل بيت رسوله والله لاترى النار بعينك أبداً ولاتراك ولاتطعمك أبد) (ابن قولويه: ص ٢٥٥ - ٢٥٦)

لقد توزعت مراسيم المشي الى المشاهد المشرفة للأئمة في كثير من المناسبات نذكر منها:

١. المشي الى قبر الإمام أمير المؤمنين الله في ذكرى شهادة الرسول على في ٢٨ من شهر صفر.

٢. المشي في زيارة الأربعين الحسيني (٢٠ صفر).

٣. المشي في النصف من شعبان لزيارة الحسين المليد.



٤. المشي يوم عرفة (٩ذي الحجة) لزيارة الحسين الملير.

٥. المشى لزيارة موسى بن جعفر في ذكرى شهادته ٢٥ رجب الأصب

# علة استحباب زيارة الأربعين عند علماء الإمامية:

قال العلامة المجلسي على المجلسي: ج ٩٨، ص ٣٣٤): اعلم أنه ليس في الأخبار ما العلّة في استحباب زيارة الحسين الله في هذا اليوم والمشهور بين الأصحاب أن العلة في استحباب زيارة الحسين الله في مثل ذلك اليوم إلى كربلاء عند رجوعهم من الشام في ذلك رجوع حرم الحسين الله الرؤوس بالأجساد وقيل: العلة في استحباب الزيارة في هذا اليوم هو أنه جابر بن عبد الله الأنصاري في مثل هذا اليوم وصل من المدينة إلى قبره الشريف وزاره فكان أول زائر له من الإنس ظاهراً فلذلك يستحب التأسي به.

وقال الشيخ الكفعمي (المجلسي:ج ٨٩،ص ٣٣٤): إنها سمّيت بزيارة الأربعين لأن وقتها يوم العشرين من صفر وذلك لأربعين يوماً من مقتل الإمام الحسين الله

# رجحان المشي إلى زيارة المعصومين الله وهذه بعض مَن آراء العلماء:

قال المحدث الفقيه الشيخ الحر العاملي تتنسُّ: ويستحب زيارة أمير المؤمنين المله ماشياً ذهاباً وعوداً ( الطوسي ج، ١ ، ص ٣٩٢)

وقال في موضع آخر: ويستحب المشي إلى زيارة الإمام الحسين الله وغيره (الطوسي: ٣٩٨)

وكلامه هذا ظاهر في استحباب المشي إلى زيارة جميع المعصومين الله الإمام الحسين الله خاصة.

وقال فقيه أهل البيت الله الشيخ عبد الله المامقاني تَسَنُّ: والأفضل زيارته ـ أي: أمير





المؤمنين طِلِيرٌ ـ ماشياً ذهاباً وعوداً ( المامقاني:ج٣:ص ١٥٦)

وقال تَسَنُّ في موضع آخر: ويستحب اختيار المشي في زيارة الحسين الله على الركوب (المامقاني:ج٣:ص١٧٢)

وقال الفقيه الكبير الشيخ الميرزا جواد التبريزي تسنُّ: فإذا كان المشي في الإتيان لزيارة أبي عبد الله ﴿ اللهِ اللهِ أفضل من الركوب فيكون الثواب في الإتيان لزيارة سائر الأئمة ﴿ مشياً وركوباً كالإتيان لزيارة أبي عبد الله اللي ( التبريزي: ص١٣٠)

قال المرجع الأكبر السيد أبو الحسن الأصفهاني مَسِّنَّ: لو نذر أن يحج أو يزور الحسين الليخ ماشياً انعقد مع القدرة وعدم الضرر ( الكلبايكاني: ج٢: ص١٠١)

وقد وافقه على هذه العبارة نفسها عدة من أعلام الفقه.

والوجه في دلالة العبارة المذكورة على رجحان المشي للزيارة هو: أنَّ من الأبجديات المعروفة في فقه النذر: أن متعلق النذريراعي فيه أن يكون راجحاً كأن يكون صوماً أو صلاة أو حجاً وإلا لم ينعقد النذر.

وهذا يعنى بالضرورة أن المشي لزيارة الإمام الحسين اللي لو لم يكن راجحاً في حدّ نفسه بنظر هؤلاء الأعلام لما أفتوا بانعقاد النذر مع توافر القدرة وعدم الضرر.

وتدل بعض الروايات على استحباب المشي لزيارة الأئمة على نحو عامّ منها ما رواه الصدوق قدس سره في ثواب الأعمال والمشهدي قدس سره في كتاب المزار والسند مثل ما لِمَن أتى قبر أبي عبد الله الله الله على قلت: ما لِمَن زار قبر أبي الحسن الله ؟ قال: مثل ما لِـمَن زار قبر أبي عبدالله ﷺ (الصدوق ص٩٨. المشهدي ص٣٢) ومن هنا نستدل بإنَّ قول الراوي: «ما لَمَن أتى قبر أحد من الأئمّة؟ يشمل بإطلاقه جميع الأئمة في وقد أجابه الإمام: له مثل ما لَمَن أتى قبر أبي عبد الله ولل وهذا يعني أنّ زيارة الأئمة الباقين مستحبّة كاستحباب زيارة الحسين ولل هذا بالنسبة إلى أصل الزيارة.

وأمّا استحباب المشي إلى زيارة سائر الأئمة في فيقال فيه: بعد ما ثبت استحباب زيارة سائر الأئمة في وإنّ زيارتهم كزيارة الإمام الحسين في وبضميمة الروايات الأُخرى الدالة على أفضليّة المشي لزيارة الإمام الحسين في على الركوب لزيارته حينئذٍ يثبت أفضليّة المشي واستحبابه لزيارة بقية الأئمة في.

### المطلب الثاني

# تجليات زيارة الأربعين في القرآن الكريم والسنة النبوية

لقد تجلت في زيارة الأربعين بصورة عامة ولا سيها في طريق المسير والمشي الى كربلاء الاخوة والوحدة الإسلامية بأجمل صورها من التعاون والمساعدة وإحياء ثقافة الأخوة من جديد وإعادة أواصر الأخوة التي تقطعت بفعل الجهل والمتربصين.

فثقافة الأخوة تجعلنا جميعاً أصحاب طريق واحد يقول الله تعالى ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيهًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾ (الانعام: ١٥٣)

وهذه الثقافة تدفع المسلم لمساعدة كل إنسان بغض النظر عن جنسه وقوميته ورفع الظلم عنه وتقديم الصدقات والمساعدات وتجعل المؤمن لا ينام وجاره جائع ولا يتأخر عن فك كرب المكروبين وهذا ما نلمسه واقعا في المسير الى كربلاء فترى الأخوة تتجسد بكل مصاديقها في هذه الزيارة فترى الناس يتسابقون في تقديم أفضل الخدمات يطلبون مها رضا الله لا غرر.

إن ثقافة الأخوة تغلب دائماً المصلحة العليا على الصغرى وترفع راية العزة للمسلمين وتنصر المظلوم متى استنصر المؤمنين وتجعل كل فرد قبل الحاكم والعالم يعيش ليتعاون مع إخوان العقيدة ويتعارف معهم ويتبادل المعلومات والتجارب وهذا مظهر من مظاهر الوحدة بين بنى الإنسان فكيف بين بنى الدين الواحد والمنهج والشرع الواحد قال تعالى ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا﴾ (الحجرات:١٣)

ويحفظ الأرض والمال والعرض لأمة التوحيد التي هي خير أمة أخرجت للناس

فلذا أخذت مسيرة الاربعين صداها في العالم فكان لها حيز واسع من نفوس المؤمنين والمحبين لابي عبد الله الحسين اللي وأقل ما توصف به أنها تظاهرة واستعراض عظيم وحضور ذو مغزى لعشاق الإمام الحسين الله فهي مسيرة عشق وطاعة لله ورسوله الكريم عَلَيْهِ وتجسيد لقوله تعالى: ﴿قُل لَّا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي﴾ (الشورى: ٢٣) لأن حب الإمام الحسين الله هو حب وطاعة لرسول الله الله وحب الرسول وطاعته هو حب لله عزوجل وطاعته ومن ثم أصبح هذا الحب والطاعة مظهر يعكس الوحدة والتكاتف بين المسلمين وحتى غير المسلمين.

لقد مثلت الزيارة الأربعينية المعنى الصادق و الحقيقي للوحدة والتعاون والتكاتف بين المسلمين في العراق إذ شكلت نوعا من التوافق المشترك لجميع المكونات العراقية القومية والدينية والتعاون والتكاتف ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى﴾ (المائدة اية:٢) فكانت الأرضية المناسبة للاتفاق على القيم الدينية والتاريخية والإنسانية فالإمام الحسين المنافية وتضحيته أصبح رمزا يجمعهم ويوحدهم إذ وحد الشيعة عن طريق حبهم وولائهم وإخلاصهم لآل البيت الله ويوحد العامة من أهل السنة عن طريق الولاء والانتهاء الى النبي محمد على ويوحد أتباع جميع الأديان عن طريق الشعور الإنساني في تحقيق العدالة ومحاربة الظلم ونصرة المظلوم وقد اتضحت بوادر الوحدة ومظاهرها في الزيارة الاربعينية من خلال الأنشطة المختلفة التي يقوم بها الجميع لاستقبال حشود الزائرين من داخل العراق وخارجه وهم يتوجهون الى كربلاء المقدسة لإحياء مراسم الزيارة نصرة منهم للمبادئ التي ثار من أجلها الإمام الحسين الملح ضد الطغاة في كل عصر ومصر ويمكن من خلال هذه الزيارة وهذا التجمع العظيم المتنوع يحقق الأهداف العظيمة التي وردت في القرآن الكريم من الإخوة والوحدة الاسلامية من خلال نشر الوعي والدعوة إلى بناء الإنسان فكريا وثقافيا وروحيا وترسيخ ثقافة السلام والاعتدال ومواجهة التطرف والعنف والإرهاب والوقوف بوجه كل من يحاول بث روح الفرقة والتناحر بين المسلمين (الشمري) (25/9/2021)-15829 ttps://almerja.com/newsRead

# الزيارة الاربعينية وتجلياتها في السنة النبوية

أكد النبي في أقواله وأحاديثه ضرورة الوحدة والتعاضد بين أفراد الأمة الإسلامية فقد روي عنه في قال (مثل المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) (ابن حجر: ج١: ص ٤٣٩) وفي الحديث الشريف شبه الرسول في الإيهان بالجسد الواحد بالمؤمنون لأن الإيهان أصل وفروعه التكاليف فإذا أخل المرء بشيء من التكاليف فإنه أخل بالأصل وكذلك الجسد أصل كالشجرة فإذا اشتكى عضو من الأعضاء اشتكت الأعضاء كلها كالشجرة إذا ضرب غصن من أغصانها اهتزت الأغصان كلها بالتحرك والاضطراب وفي هذا الحديث يحث الرسول الأكرم في المسلمين على ضرورة التراحم فيها بينهم.

لقد عمل الرسول المصطفى محمد على على دفع المجتمع المسلم الذي عاش في كنفه للتطلع نحو القيم والمُثل والكمال في أسمى مراتبه وأراد له التخلص من الميول والرغبات

المادية الدنيوية التي تُقعد المسلم في وحول الغريزة الحيوانية والنزعة الفردية الذاتية ليضمن من خلال ذلك السعادة والعدالة والخبر للمجتمع ويحقق احتياجاته ومتطلباته في أرقى وأجلي صورها.

لذا وضع الرسول الأكرم على جملة من المبادئ الضرورية في إطار عمله لبناء مجتمع متاسك مترابط متواد متراحم وهذه المبادئ لا تتحدد في بيئة معينة وبجغرافيا خاصة وإنها هي صالحة لكل بيئة ولكل زمان ومكان ليكون أفراده كتلة متراصة متآخية متكاتفة مشّعة بالعلم والإيهان والنور.

ومن أبرز القيم التي رسخها النبي الأكرم الله هي الأخوة و التعاون في طرق الخير والبر ولا توجد فوارق بين الناس إلا على أساس التقوى والإيهان والعمل الصالح وحث أفراده على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والمنافسة في مساعدة الناس وتقديم الخدمات إليهم والانفتاح على كل الأجناس والأعراق والألوان وغيرها من القيم التي دعا لها الرسول الأكرم الله من خلال الحكمة والموعظة الحسنة فكانت هذه القيم من الثوابت الإسلامية التي أرساها النبي الأكرم على وكانت منهجه وسيرته التي سار عليها في حياته ليكون الأسوة الحسنة التي تتصف بالديمومة والثبات (حلال محمد حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة) (الكافي.الكليني: ج١، ص٥٨).

ومن خلال تطبيق عملي وتجربة واقعية عشتها سنين طوال في خدمة الزائرين ولا سيما في أيام زيارة الأربعين التي قد تستمر عشرة أيام أو أكثر فطوال الطريق الموصل الى كربلاء تتجسد كل هذه القيم التي أرادها الرسول الأكرم الله فترى الزائرين متعاونين ويساعد بعضهم بعضا ومنهم من وطّن نفسه لخدمة الزائرين وقضاء حوائجهم المادية والمعنوية من خلال بذل الأموال وغيرها. وترى التحول حتى في طريقة المعاملة والاحترام والتقدير والتعامل بالحكمة والموعظة الحسنة.

حقيقة تشهد أيام الزيارة الاربعينية في العراق من خلال المحافظات والطرق الموصلة الى كربلاء تجسيد حقيقي للقيم الإسلامية والسيرة النبوية الحقة في التآخي والتعاون وبذل الأموال والأنفس والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتنافس في تقديم الخيرات بكل أشكالها.

## نتائج البحث وتوصياته:

ا. لقد أولى القرآن الكريم والسنة النبوية مساحة واسعة للمشي الممدوح الذي يكون في طاعة الله والمشي في زيارة الأربعين لزيارة الإمام الحسين على هو من المشي الممدوح والمستحب لأنه طاعة لله ولرسوله ونوع من أنواع إظهار المودة والحب للرسول الأعظم في وأهل بيته الأطهار سلام الله عليهم كما جاء في الآية الكريمة وقُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا المُودَّةَ فِي الْقُرْبَى

٢. هناك صفات وآداب للمشي والماشي لابد للمؤمن أن يتصف بها وهي السكينة والوقار والتزام طاعة الله ووصايا الرسول واهل البيت صلوات الله عليهم أجمعين في آداب المشي ولا سيها المرأة المؤمنة التي يجب عليها ان تمشي باستحياء وأن تمشي على جانب الطريق بأدب واحترام وحشمة.

٣. لقد أضحى المشي لزيارة الأئمة ولا سيها الإمام الحسين في زيارة الأربعين شعارا مهها وواضحا لمحبي أهل البيت فلابد من أن نجعل هذا الشعار مثالا يحتذى به في المشي وآداب الطريق والتعاون والتالف والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ليمثل الصورة الحقيقية لمحبي أهل البيت في وأتباعهم وليكونوا مصداق قول الإمام (شيعتنا كونوا لنا دعاة بغير ألسنتكم).



#### الخاتمة

لقد ورد عن الإمام المعصوم أن المشي الى الإمام الحسين الله ثواب خاص يختلف عن الركوب وهذا يشمل جميع الأوقات وكل المناسبات الخاصة بزيارة الحسين الله فقد ورد عن أبي الصامت قال: سمعت أبا عبد الله الله وهو يقول: (من أتى قبر الحسين الله ماشياً كتب الله له بكل خطوة ألف حسنة ومحى عنه ألف سيئة ورفع له ألف درجة)وفي رواية أخرى عن أبي سعيد القاضي قال: دخلت على أبي عبد الله الله في غريفة له وعنده مر ازم فسمعت أبا عبد الله اللي يقول: (من أتى قر الحسين اللي ماشياً كتب الله له بكل قدم يرفعها ويضعها عتق رقبه من ولد اسماعيل).

ثم إن هناك خصوصية في زيارة الأربعين في المشى الى كربلاء فضلا عما أسبق كونه تأسياً بأسرة الحسين اللي التي تحملت الآلام والمتاعب حتى وصلت الى الإمام الحسين اللي في يوم الاربعين فمحبو الحسين الملي يتحملون المتاعب مواساة لأسرة الحسين الملي.

و لا شك أن تلك الجموع التي تسير كلّ عام لزيارة الأربعين مشياً على الأقدام بمرأى من العالم بأسره ومن كلِّ مكان لهي من مظاهر الولاء البارزة لأهل البيت الله وهي تُظهر بحقِّ انتصار الإمام الحسين اللي على الطُّغاة على مدى التاريخ إلى يوم القيامة وأصبح المشى في كل عام في زيارة الأربعين ظاهرة تتجلّى فيها كل القيم الإسلامية لذا قد أدهشت هذه الزيارة وحبَّرت عقول المخالفين وأفرحت المحبين والموالين.

#### المصادر

#### - القرآن الكريم

- ١. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية الجوهري الفارابي تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار
   الناشر: دار العلم للملايين -بيروت الطبعة: الرابعة ١٤٠٧ هـ -١٩٨٧.
  - ٢. لسان العرب جمال الدين ابن منظور الناشر: دار صادر -بيروت الطبعة: الثالثة -١٤١٤ هـ.
- ٣. المفردات في غريب القرآن الراغب الأصفهاني المحقق: صفوان عدنان الداودي الناشر: دار
   القلم الدار الشامية -دمشق بيروت الطبعة: الأولى -١٤١٢ هـ.
- عجم مقاييس اللغة أحمد بن فارس الرازي المحقق: عبد السلام محمد هارون الناشر: دار
   الفكر عام النشر: ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير أحمد بن محمد بن علي الفيومي الناشر: المكتبة العلمية
   بروت بلا.
  - ٦. المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم محمد فؤاد عبد الباقي دار الكتب المصرية ٢٠٠٨م.
    - ٧. الوجوه والنظائر في القرآن العظيم الدامغاني تحقيق: عبد العزيز سيد الاهل ١٩٨٣م.
- ٨. زاد المعاد في هدي خير العباد ابن قيم الجوزية مؤسسة الرسالة بيروت -مكتبة المنار الإسلامية
   الكويت الطبعة: السابعة والعشرون ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م.
- ٩. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني الألوسي المحقق: على عبد الباري عطية
   الناشر: دار الكتب العلمية -بيروت الطبعة الأولى ١٤١٥ هـ.
  - ١٠. بحار الأنوار المجلسي وزارة الإرشاد الإسلامي ط٢ ١٩٨٣م.
  - ١١. ميزان الحكمة الري شهري دار الحديث للطباعة والنشر والتوزيع ط١٤٢٢هـ.
    - ١٢. وسائل الشيعة الحر العاملي تحقيق: مؤسسة آل البيت الله التراث ط٢ ١٤١٤هـ.





- ١٣. نهج البلاغة الشريف الرضى مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بلا.
  - ١٤. تحف العقول ابن شعبة الحراني تحقيق: على أكبر الغفاري ط٢ ٤٠٤ هـ.
- ١٥. المعجم الكبير أبو القاسم الطبراني المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي مكتبة ابن تيمية -القاهرة الطبعة: الثانية بلا.
  - ١٦. الكافي الكليني تصحيح وتعليق: على أكبر الغفاري دار الكتب الإسلامية طهران ط٥ ١٤١٥هـ.
    - ١٧. ثواب الأعمال الشيخ الصدوق منشورات الرضى قم ط٢ ١٣٦٨ ش.
  - ١٨. كامل الزيارات (المزار) ابن قولويه تحقيق: الشيخ جواد القيومي لجنة التحقيق ط١٤١٧هـ.
- ١٩. بداية الهداية أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي تقديم وتحقيق وتعليق: الدكتور محمد زينهم محمد مكتبة مدبولي القاهرة الطبعة: الأولى ١٤١٣ هـ -١٩٩٣ م.
  - ٠٠. مرآة الكمال عبد الله المامقاني دار الأميرة دار القارئ بيروت ط١٠٠٥م.
  - ٢١. الأنوار الإلهية في المسائل العقائدية المرزا جواد التبريزي دار الصديقة الشهيدة ١٤٢٥هـ.
- ٢٢. وسيلة النجاة وعليها تعليقتان شريفتان للسيد محمود الشاهرودي وروح الله الخميني أبو الحسن الأصفهاني مكتبة دار العلم قم بلا.
  - ٢٣. فتح الباري شرح صحيح البخاري ابن حجر أبو الفضل العسقلاني دار المعرفة -بيروت ١٣٧٩ هـ.

# الأثر التربوي للخطاب الحسيني ودوره في الزيارة الأربعينية (شباب الأربعين أنموذجًا)

حوراء خضير عبيس مجلة رياض الزهراء ﷺ /العتبة العباسية المقدسة

hawraaalklabi6@gmail.com

## ملخص البحث:

الخطاب الحسيني هو خطاب إسلامي أصيل متكامل الجوانب شرعيًا وإنسانيًا وأخلاقيًا وقيميًا واجتهاعيًا وسياسيًا، إنه باختصار: منهج حياة

وممّا لا شك فيه أنّ النهضة الحسينيّة قد رفدت الأُمّة بدروس وعِبر، حري بها أن تتخذ منها منارًا تهتدي بهديه، ومنهجًا ترتسم خطاه إذا ما أرادت أن تنجو من العثرات، وما يعصف بها من انحرافات، فقد كان الباعث الأهمّ لهذه النهضة، هو تصحيح المسار الذي جنح بالأُمّة، وإصلاح ما لحق بها من مفاسد.

لقد تصدى الإمام الحسين الله لهذه المهمّة الصعبة، وما انطوت عليه من مخاطر، فكان للكلمة وقعها المدوي، أعقبه بالعمل ليكون العمل مصداق القول، في زمن خفت فيه صوت الحق؛ إذ آثر الناس العافية، فلاذ بالصمت مَن لاذ، وتهاوى من أخذه بريق الذهب.

الكلمات المفتاحية . الأثر التربوي أالخطاب الحسيني الأربعين

# The educational impact of the Husseini speech and its role in the Arbaeen visit "Young Forty Models"

#### Hawra Khudair Abbas

Journal of Riyadh al-Zahra (peace be upon her) / the al-Abbas's holy shrine

#### **Abstract**

Al-Husseini discourse is an authentic Islamic discourse that is integrated in its legal, human, moral, ethical, social and political aspects. In short, it is a way of life.

There is no doubt that the Hussaini renaissance has enriched the nation with lessons and lessons, from which it should take a beacon to guide its guidance, and a method that it should follow if it wanted to escape from the obstacles and the deviations that afflicted it. Misdemeanors of the nation, and fix the evils that befell it.Imam Al-Hussein, peace be upon him, faced this difficult task, and the dangers it entailed. The word had its resounding effect, followed by action, so that the action would be true to the word, at a time when the voice of truth was fainter. When people preferred wellness, he took refuge in silence from those who sought refuge, and he collapsed from taking the sparkle of gold.

keywords. The educational impact, Al-Husseini's speech, the forty

#### المقدمة

بسم الله العلي القدير، بسم الله بديع الساوات والأرض ذي الجلال والإكرام، والصلاة والسلام على الأحمد المحمود، قطر دائرة الوجود، والحبل الممدود بين العبد والمعبود، الذي تشهد باسم الله الأوحد، وقبل جميع الخلق تَشَهد، ليبعث في الأرواح السؤدد، ذاك أبو الزهراء محمد عليه وعلى آله الطاهرين وصحبه المنتجبين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين من التحيات أزكاها.

إنَّ الخطاب الحسيني خطاب عالمي بامتياز يلاطف الوجود الإنساني لأنه أخذ من النبع القرآني الصافي وما يؤديه من تفعيل حركية النص والخطاب في هداية المجتمع الإسلامي خاصة، والبشرية عامة.

ويعدّ من أهم مظاهر السلوك الإنساني، بل هو هوية الإنسان، فضلًا عن كونه المرآة التي تعكس مشاعره وانفعالاته واتجاهاته النفسية، يقابل ذلك متلقّي الخطاب الذي لا بدّ من أن تظهر آثار ذلك الخطاب عليه، وهو ما يعبّر عنه بالانفعالات العاطفية سواء إيجابية كانت أم سلبية، وبفعل الرسالة الإلهية التي تضمّنها خطاب الإمام الحسين المنظل استجاب كثير من الأنصار إلى نداء القلب، وقبل ذلك إلى نداء الرب؛ وكذلك الحال في خطابات المسيرة الحسينية الأُخر. ولا شك في أنّ التفاعل مع هذه الخطابات قد أخذ أبعادًا تربويةً متعددةً، منها ذلك التفاعل العاطفي الذي أدّى إلى بذل النفس في سبيل الله، والوقوف إلى صف الفريق الحق، فريق الإمام الحسين الله.

وقد حمل الإمام الحسين الله إرث العظيم من بلاغة القول وفصاحة اللسان وقوة التعبر من جده وأبيه.

وتنطلق أهمية البحث من كون الإرث الثقافي العظيم الذي ينطلق منه الإمام الحسين اللي



في خطابه بجملة من الآثار التربوية التي لم تقتصر على شريحة محددة لا من حيث العمر، ولا من حيث الجنس، ولا من حيث المستوى الثقافي فالجميع متاح له أن يتربي على مبادئها صغارًا وكبارًا، رجالًا ونساءً، أما مشكلة البحث فتتمثل في كيفية ترسيخ أثر الخطاب الحسيني في نفوس هذه الفئة (الشباب).

ومن هذا المنطلق قسمت البحث على تمهيد ومبحثين. تناولتُ في التمهيد مفهوم الأثر في اللغة والاصطلاح، وتوقفت في المبحث الأول على الخطاب الحسيني وروافده وكان على محورين الأول: مفهوم الخطاب في اللغة والاصطلاح، والثاني روافد الخطاب الحسيني، وخصصت المبحث الثاني للخطاب التربوي الحسيني على شباب الأربعين وهو المحور الذي يدور حوله البحث ثم تأتي الخاتمة بأبرز النتائج.

# التمهيد: مفهوم الأثر

# أولا: الأثرية اللغة

تعددت المعاني التي حدد بها الأثر في اللغة منها، قال الخليل(ت: ١٧٠ه): أثر السيف ضَرْبته، وتقول: (من يشتري سَيْفي وهذا أثَرُه)، يضرب للمُجرَّب المُخْتَبَر... قال الخليل: والأثَر الاستقفاء والاتّباع) (الرازي، ج١، ص ٤٢، ٣٤)

قال ابن فارس (ت: ٣٩٥ه) (أثر: الهمزة والثاء والراء له ثلاثة أصول: تقديم الشيء، وذكر الشيء، ورسم الشيء الباقي... قال الخليل: والأثُر بقية ما يُرى من كل شيء، وما لا يرى بعد أن تبقى فيه عُلْقه. والأثَّار الأثَّر، كالفَلاح والفَلَح، والسَّدَاد والسَّدد)

وقال الراغب الأصفهاني (ت:٥٠٢ ه) أثرُ الشيء:حصول ما يدلُّ على وجوده، يقال: أثَر وأثَّرَ، والجمع:الآثار. قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ قَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ برُسُلِنَا﴾، ﴿وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ﴾، وقوله: ﴿فَانْظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَةِ اللهَّ﴾. ومن هذا يقال للطريق المستدَل به على



مَنْ تقدَّم: آثار، نحو قوله تعالى: ﴿ فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾، وقوله: ﴿ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثَرِي ﴾ ومنه: سمنت الإبل على أثارةٍ، أي: على أثرٍ من شحم، وأثرتُ البعير: جعلت على خفه أثرةً، أي: علامة تؤثّر في الأرض ليُستدل بها على أثره، وتسمَّى الحديدة التي يعمل بها ذلك المئثرة. وأثر السيف: جوهره وأثر جودته، وهو الفرند، وسيف مأثور. وأثرتُ العِلم: رويته، آثرُه أثرًا وأثارةً وأثرةً، وأصله: تتبعتُ أثره. (أوْ أثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ)، وقُرئ: (أثَرة) وهو ما يروى أو يكتب فيبقى له أثر. والمآثر: ما يروى من مكارم الإنسان، ويستعار الأثرُ للفضل) (الأصفهاني، ص ٢٢)

وقال ابن منظور (ت ٧١١ه):أثر: بقية الشيء، والجمع آثار وأُثور. وخرجت في إثْره وفي أثره أي بعده... والتأثير: إبقاءُ الأثر في الشيء. وأثَّر في الشيء: ترك فيه أثرًا)) ( ابن منظور، ج ١، ص ٤٢)

وذكر الفراهيدي في مصنّفه: الأثرُ: بقية ما يُرى من كل شيء، ومالا يرى بعد أن يُبْقَى عُلْقَةً ( الفراهيدي، ج ١، ص ٦٥)

ثانيا: الأثر في الاصطلاح

من استقرى معنى الأثر اصطلاحا، يجد له عدة من اطلاقات بحسب ما يراه أهل كل فن: فهو عند الأصوليين: ((قول الصحابي وفعله وهو حجة في الشرع)) (الكفوي، ص٤٠) عند العامة: وهو عند المحدثين يطلق على: ((الحديث الموقوف والمقطوع كما يقولون جاء في الآثار كذا، ويطلقه على الحديث المرفوع أيضا كما يقال جاء في الأدعية المأثورة كذا)). (التهانوي، ج١/ ص ٩٨)

وهو عند الفقهاء يستعمل للدلالة على كلام السلف، وجميع ما يرد عنهم من الأخبار.



(التهانوي، ج۱ / ص ۹۸)

أما صاحب (التعريفات): فقال إن للأثر ثلاثة معان:

الأول: بمعنى النتيجة، وهو الحاصل من الشيء، والثاني: بمعنى العلامة، والثالث: بمعنى الجُزْء) ( الجرجاني، ص ١١)

وقال المناوي الأثر: حصول ما يدل على وجود الشيء والنتيجة) ( المناوي، ص ٣٨)

من هذا نستنتج أن الأثر في الاصطلاح له عدة من استعمالات بحسب العلم الذي هو داخلٌ فيه، فله في علم الحديث استعمال، وله في علم التفسير استعمال، وكذلك له في علم الأصول استعمالٌ خاصٌ ايضًا.

# المبحث الأول الخطاب الحسيني وروافده

# المحور الأول/ مفهوم الخطاب

يُعد مفهوم (الخطاب) من المفاهيم التي كثرت الكتابات فيها حديثًا، وتشعبت وجهات النظر إليها، واختلفت الآراء في دلالتها عند الناس اليوم، إذا تتبعنا هذا المفهوم عند علماء اللغة العربية تبين لنا نضج رؤيتهم له.

# أولًا: الخطاب في اللغة

يقول الجوهري (ت: ٣٩٣هـ) في معجمه «خطب: الخطبُ: سبب الأمر، نقول: ما خطبك. وخطبت على المنبر خطبةً بالضم. وخاطبه بالكلام مخاطبة وخطابًا. وخطبت المرأة خِطبةً بالكسر، واختطب أيضا فيهها. والخطيب: الخاطب، والخطيبي: الخطبة « (الصحاح، الجوهري، ص: ٣٢٧)

ويقول الفيروز آبادي (ت:٨١٧ه): «الخطب الشأن، والأمر صَغُر أو عَظُم، والجمع خطوب. وخطب المرأة خطبًا وخطبة وخطيبي، بكسرهما، واختطبها، وهي خطبه وخطبته وخطبته وخطيباه وخطيبته، هو خطبها، بكسرهن، ويضم الثاني، والجمع أخطاب، فصل الخطاب: الحكم بالبينة، أو اليمين، أو الفقه في القضاء، أو النطق بـ (أما بعد). (آبادي، ص: ٤٧٨)

وورد لفظ الخطاب في المصباح المنير بها معناه: (خاطبه) مخاطبة وخطابا وهو الكلام بين متكلم وسامع ومنه اشتقاق الخطبة بضم الخاء وكسرها باختلاف معنيين، فيقال في الموعظة: خطب القوم وعليهم من باب قتل خطبة بالضم وهي فعلة بمعنى مفعولة نحو نسخة بمعنى منسوخة وغرفة من ماء بمعنى مغروفة وجمعها خُطَب مثل: غرفة وغرف

فهو خطيب والجمع الخطباء وهو خطيب القوم إذا كان هو المتكلم عنهم.» ( الفيومي، مراد، ص ۱۰۶، ط ۲۰۰۸ (۲۰۰۸)

يكاد الباحث في المعجمات اللغوية يجد إجماعا على أن الخطاب «مراجعة الكلام» (للفراهيدي، ٤ / ٢٢٢؛ الأزهري، ٧ / ٢٤٧؛ الرازي، ٢ / ١٩٨، أبو الحسن ،٥/ ١٢٢؛ ابن منظور ١/ ٣٦١)؛ إذ يُعدّ خطابًا «كل كلام بينك وبين آخر» ( الرازي،١/ ٢٩٥).

## ثانيا: الخطاب في الاصطلاح

المصطلح في عرف البحث العلمي هو ما تم الإجماع على حدّيتِه، حتى يكون مفهومه جامعًا مانعًا، وفي الحقيقة لا يحصل هذا المفهوم إلا بتظافر عدد من التعريفات من مناح عديدة، إذ إن التعريفات تشكل أرضية المفهوم، وما دام الأمر يتعلق بمفهوم الخطاب، فإنهُ لم يقتصر الأمر على شيوع وورود( الخطاب) في كتابات العرب القدماء المتنوعة، وتعاملهم معه بطريقة تثبت اتفاقهم على وضوح مفهومه لديهم بل نجد أن الوضوح الدلالي لمفهوم الخطاب قد تجلى في الكتب التي عُنيت بالمصطلحات عندهم، إذ يبدو أنه استحال مصطلحا مستقرًا منذ القدم، ولا نلقى في هذه الكتب مشقة في معرفة المعنى الاصطلاحي له عندهم، إذ يجدهم يصرحون بأن الخطاب ( توجه الكلام نحو الغير للإفهام) (نكري ٢ / ٦١، النسفي، ١٠٧، المناوي، ١٥٦)، أو ( القول الذي يفهم المخاطب به شيئًا) ( الجرجاني، ١٦٩).

إن هذا التعريف يحتوي على أمرين مهمين:

أولهما: الترابط الوثيق بين المعنى الاصطلاحي (للخطاب) لديهم، ومعناه اللغوي، الذي ذكرته المعجمات اللغوية، ويبدو أنه ترابط قوي سوغ له استعماله في كتاباتهم المختلفة التوجيهات من دون الإشارة للقارئ إلى مرادهم به، فهو في نظرهم على ما يبدو ليست به حاجة إلى بيان.

وآخرهما: التحديد الدقيق لطبيعة الخطاب أو ماهيته وبيان غرضه في تحقيق الفهم لدى المخاطب، إذ يتحقق الفهم بتصور المعنى من لفظ المخاطب (عيد، ص:١٧)

إن الخطاب مفهوم أوسع وأشمل من الجملة، وإنها يتحدد معناه المفهومي بناء على التلفظ أو العلاقة بين طرفين: مخاطِب ومخاطَب، « فالخطاب في هذا الفهم ذو طابع كلي وشمولي، لا يتوقف على البعد اللساني وحده، ولا على البعد الاجتهاعي والتاريخي الذي يعد النص انعكاسا لحركة الدلالة في التاريخ، ولا يقتصر على البعد التداولي المعني بالتواصل في موقف محدد، ويهازج بين هذه الأبعاد نظرا وتطبيقا (الكفوي، ص: ٤١٩)

غير أن أبي البقاء الكفوي في كلياته يعطي مفهوما يأخذ في حسبانه ما يزيد عن اللغة المنطوق بها أو المكتوبة إلى الإشارات، يقول: « الخطاب: اللفظ المتواضع عليه المقصود به إفهام من هو متهيئ لفهمه. احترز « باللفظ « عن الحركات والإشارات المفهمة بالمواضعة و» بالتواضع عليه « عن الألفاظ المهملة، و» بالمقصود به الإفهام « عن كلام لم يقصد به إفهام المستمع فإنه لا يسمى خطابا، وبقوله: « لمن هو متهيئ لفهمه « عن الكلام لمن لا يفهم كالنائم والكلام يطلق على العبارة الدالة بالوضع وعلى ( سعدون هنون / ١٨) مدلولها القائم بالنفس، فالخطاب إما الكلام اللفظي، أو الكلام النفسي الموجه نحو الغير للإفهام.



# المحور الثاني/ روافد الخطاب الحسيني

لقد إقْتَدَى الإمام الحسين الله بالقرآن الكريم وأتقن أسلوبه وطرق تعبيره، وحفظ نصه، وأحاط بكل صغيرة وكبيرة فيه من وجوه الإعجاز والتصرف بالألفاظ، وكان طالب الله ، وفضلًا عن ذلك فقد أحاط علمًا بكلام جده وأحاديثه، وتمثل ما ورد فيها من أحكام وأوامر ونواهٍ، لأنها تمثل المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي بعد القرآن، وكذلك تمثل كلام أبيه في خطابه ورسائله إلى ولاته وقادته وعماله وأعدائه، وأتقن ما ورد فيها من طرق التعبير وفنونه، وكان على قدر كبير من العلم بكلام العرب وأيامها وأنسابها وطرق تعبيرها في نثرها وشعرها.

إنَّ هذا الإرث الثقافي العظيم هو الذي مثل بنية الخطاب الحسيني، وقد استمد الإمام الحسين الله منه كثرًا من الأفكار والدلالات للتعبير عن أهداف ثورته ضد الظلم وإقامة الحجة على القوم الذين يوجه إليهم خطابه في مختلف مراحل هذا الخطاب، وقد بدا أثر القرآن الكريم وحديث الرسول واضحًا في بنية هذا الخطاب بدءًا من مغادرة مدينة جده رسول الله إلى مكة المكرمة، ثم إلى كربلاء حيث جرت معركة الطف وانتهت باستشهاد الإمام ومن معه.

## من أهم روافد الخطاب الحسيني:

# أولا: القرآن الكريم

القرآن الكريم كتاب الله الذي أنزله على رسوله الله وتحدى به العرب فأعجزهم رغم كونهم أرباب البلاغة، وفرسان الفصاحة، وقد بهرهم ما سمعوا من أسلوب القرآن وطرق نظمه، فأصبح معجزة الرسول الله وقد ترك أثرًا كبيرًا في حياة العرب الدينية والسياسية والاجتماعية والأدبية وغيرها.

وقد دأب الخطباء والأدباء والشعراء في تضمين نصوصهم من آياته وألفاظه وتراكيبه بنصها أو بمعناها؛ لما يتركه ذلك من أثر كبير في نفوس السامعين، وقد زيّن هؤلاء كلامهم بآياته وأمثاله وصوره، وأفادوا منه في تصوير المشاهد وتقريبها إلى الأذهان وإعطائها صيغة التجدد والحيوية (الياسري، ص٢٩).

والإمام الحسين على مثل غيره من الخطباء، الذين يدافعون عن قضية أمة ومصير عقيدة، ويقفون في وجه الظلم والاستبداد، يريد أن يكون لخطابه أثر في نفوس المخاطبين لذا نجده يلجأ كثيرًا إلى النص القرآني فيوظفه في أكثر من صورة، فهو أحيانًا ينثر الألفاظ القرآنية والتراكيب في عباراته التي يصوغ بها خطابه، فتدخل هذه الالفاظ والتراكيب بنية الخطاب؛ لتزيده قوة وثباتًا وتأثيرًا في نفوس السامعين، ويستطيع القارئ أن يتلمس بيسر أثر الألفاظ القرآنية في بنية الخطاب الحسيني (المقرم / ١٧٤) ويمكن أن نمثل لما ذكرناه بها ورد في وصيته لأخيه محمد بن الحنفية والمسلمين حين أراد مغادرة مدينة جده إلى مكة المكرمة، بعد حديثه مع واليها الوليد بن عتبة بن أبي سفيان، وما جرى في ذلك المجلس من كلام، يقول الإمام: (وإنّ الجنة حق والنار حق والساعة آتية لا ريب فيها وإنّ الله يبعث من في القبور) (المقرم / ١٧٣).

يتضح من هذا المقطع غلبة الألفاظ القرآنية على بنية الخطاب، بل يمكن القول: إن الخطاب في أساسه بني على فكرة قرآنية هي الثواب والعقاب وقيام الساعة وبعث من في القبور، وقد عبر الإمام عن هذه الفكرة بألفاظ ( الجنة، والنار، والساعة، ويبعث، والقبور)، التي هي مبدأ من مبادئ الدين الإسلامي، وكذلك عندما عزم الإمام الحسين الله على الخروج من مكة إلى العراق وجه خطابًا إلى المسلمين بناء على الفكرة القرآنية في حتمية الموت وزوال الدنيا وقد ضمن خطابه طائفة من أسهاء الأنبياء التي وردت في القرآن الكريم (آدم، ويوسف، ويعقوب) يقول:

«خطَّ الموت على وُلد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة، وما أو لهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يُوسُف وخير لي مصرع أنا لاقيه» ( الطبري، ٥ / ٤٢٥)

وقد سلكَ الإمام أسلوبًا آخر في توظيف النص القرآني؛ إذ نجدهُ يقتبس آيات بنصها، ويدخلها في سياق خطبه ورسائله، ولا يخفى ما لهذا الأسلوب من تأثير في نفوس السامعين، ذلك أن آيات القرآن الكريم التي يختارها الإمام ويدخلها في سياق الخطاب يكون لها تأثير كبير في السامعين قال الله :

«وإنْ لم تقبلوا منى العذر، ولم تعطوا النصف من أنفسكم».

﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَى وَلَا تُنْظِرُونِ ﴾ (يونس:٧١)، ﴿إِنَّ وَلِيِّيَ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ﴾ (الأعراف:١٩٦) (هنون: ۳۳)

في هذا النص استحضر الإمام الحسين الله من خلال الآيات التي أدخلها في سياق كلامه حالة نبى الله نوح الله مع قومه الظالمين، ليشير إلى النهاية التي تنتظر هؤ لاء القوم إذا استمروا في ما هم عليه من الضلال، وهي شبيهة بنهاية قوم نوح الذين أهلكهم الله بظلمهم، فالإمام الحسين الله أراد إيصال رسالة إلى أسماع هؤلاء القوم ليبين من خلالها أن الله سوف ينصره و يخلده مثلم نصر نوحًا، وأهلك قومه الكافرون.

وفي آخر خطاب له في كربلاء حينها عرف عزم القوم على قتله وإصرارهم على تنفيذ أوامر أسيادهم الظالمين، وضع إمامهم النهاية التي تنتظرهم بعد قتله، ليكونوا على بينة من أمرهم، ويعرفوا النهاية السوداء التي تنتظرهم، وبين لهم استعداده ومن معه للقتال، ودعاهم إلى مواجهته محتجًا عليهم بآيات من القرآن الكريم قال المليم:

(أما والله لا تلبثون بعدها إلا كريث ما يركب الفرس، حتى تدور بكم دور الرحى، وتقلق بكم قلق المحور، عهد عهده إليّ أبي عن جدي)

﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلَا تُنْظِرُونِ ﴾ (هود:٥٥) (المفيد تُنْظِرُونِ ﴾ (هود:٥٥) (المفيد :٢٢) الكوفي،٧٤:٥)

إن ما تقدم يمثل شواهد من توظيف الإمام الحسين الله للنص القرآني في خطابه، وإفادته منه في أساليب نظمه، وطرق تعبيره، في بناء خطابه الذي خاطب به القوم المحتشدين لقتاله، لكي يلقي عليهم حجته، ويبين لهم سبيل الهدى والرشاد، ويبصرهم بها غفلوا عنه، ويوضح لهم النهاية التي تنتظرهم بعد قتله، لكنهم صموا آذانهم إمام نداء الحق ولم يسمعوا النصيحة، لقد استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله، وذكر الآخرة.



# ثانيا: الحديث النبوي الشريف

الحديث النبوي الشريف هو كلام الرسول الله الذي لا ينطق عن الهوى إنها هو وحي يوحي، ويعد الحديث مصدرًا من مصادر التشريع الإسلامي، ويأتي بالدرجة الثانية من حيث الفصاحة بعد القرآن الكريم، فالرسول الكريم أفصح من نطق بالضاد، وقد ترك لنا ثروة هائلة من الأحاديث في مختلف ميادين الحياة الدينية والاجتماعية والسياسية نقلها إلينا عدد من الصحابة والتابعين، وقد أصبح الحديث النبوي، مصدرًا من مصادر الدراسات والتشريع، وقد أفاد منه الخطباء والشعراء والأدباء في خطبهم وأشعارهم، وقد نص القرآن الكريم في كثير من آياته على إطاعة الرسول على، وقرن طاعته بطاعة الله سبحانه وتعالى، ومن هنا كان الحديث النبوي وسيلة من وسائل الاحتجاج عند من يريد بيان رأى، ودفاعًا عن فكرة أو عقيدة، وقد أفادت منه كثير من الفرق الكلامية في الساحة الإسلامية في الدفاع عن معتقداتها وأفكارها.

والإمام الحسين الله في ثورته ضد الظلم والطغيان، جعل من الرسول على وحديثه مر تكزًا من أهم مر تكزات هذه الثورة، واتخذ منه وسيلة من وسائل الاحتجاج على القوم وإيضاح الحق من الباطل، ويمكن أن نلحظ ذلك من جانبين:

الأول: اقتباس أحاديث الرسول بنصها أو بمعناها وإدخالها في بنية خطابه، لأن السنة تمثل جانبًا من جوانب التشريع الإسلامي، وما ورد منها في كلام الرسول يعد التزامه واجبًا شرعيًا على المسلم، وقد أشار أحد الباحثين إلى هذه المسألة بقوله:

(لا يرد إلا في المواقف التي يتطلب فيها إظهار الحجة والبرهان، والقصدية في ظلم حق أهل البيت وإنكاره واضحة عند الأمويين) ( هنون : ٣٣)

ويبدو من هذا أن الإمام الحسين الله يستعمل الحديث النبوي في مواقف محددة يريد



من خلالها إثبات حق أهل البيت في تولي أمور المسلمين، وبيان الظلم الذي تعرضوا له.

يقول الإمام الحسين الله في خطبة له إمام القوم في كربلاء: (أيها الناس إن رسول الله قال: (من رأى منكم سلطانًا جائرًا، مستحلًا لحرم الله، ناكثًا لعهد الله، مخالفًا لسنة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يغير عليه بفعل ولا قول، كان حقًا على الله أن يدخله مدخله) (الترمذي، ٤/ ٤٩٦؛ ابن الاثير، ٣/ ٢٨٧)

ويبدو واضحًا من نص هذا الحديث أن الإمام الحسين أراد من الاحتجاج به، إثبات حقيقة لا تقبل الشك هي مسؤوليته تجاه الأمة في ظل حكم جائر، لأن قول الرسول يسوغ الثورة على الحاكم الظالم الذي تعدى حدود الله، وحكم بغير ما أنزل الله، فالإمام الحسين وارث النبي، وهو صاحب الحق في تولي قيادة الأمة، وهو أول المعنيين بهذا الحديث (الياسري، ص٣٥).

ومن صور احتجاجه بالحديث النبوي ما ورد في خطابه بين المعسكرين، وحديثه مع جيش عمر بن سعد، قبل أن يبدأ القتال، قال: (أولم يبلغكم قول مستفيض فيكم، أنّ رسول الله على قال لي ولأخي: هذان سيّدا شباب أهل الجنّة؟ فإنْ صدّقتموني بها أقول وهو الحقّ، فوالله، ما تعمّدت كذبًا مذ علمت أنّ الله يمقت عليه أهله،...)(ابن الأثير،٢/ ٥٦١).

إن الإمام الحسين الله أراد من الاحتجاج بهذا الحديث تذكير القوم بالمكانة الكبيرة له ولأخيه الحسن عند الله ورسوله، فهم سيدا شباب أهل الجنة، وهما إمامان إن قاما وإن قعدا، وطاعتهم مفترضة، ولا شك أن هؤلاء القوم يعرفون ذلك حقًا وصدقًا وبينهم من سمع ذلك من الرسول السلامية.

لقد أراد الإمام من هذا إلقاء الحجة على هؤلاء القوم، وأراد أن يبين لهم أن ما يريدون

الإقدام عليه عمل يغضب الله ورسوله، وهو يريدهم أن يقرروا بأنفسهم حقيقة هذا الكلام وصدقه، لذا أحالهم على جماعة من الصحابة سمعو ا هذا الحديث من الرسول كالله، ولا يتبادر إلى الذهن أن الإمام الحسين يريد من هذا استعطافهم ليتركوه، فهو يعرف المصير الذي ينتظره حين قدم إلى العراق ( الياسري، ص٣٦).

وتضمن خطاب الإمام الحسين الله ، صورًا من الإرث الأدبي، التي وردت في خطب الإمام على الله إلى ولاتهِ وأعدائه: ويمكن القول: إن أقوال أمير المؤمنين والإمام الحسن والسيدة فاطمة الزهراء على كلها مثلت مصدرًا من مصادر الخطاب الحسيني، وكل هؤ لاء قد نهلوا من مدرسة الرسول الله وتعلموا على يديه.

الثاني:الافادة من شخص الرسول على، فالإمام الحسين الله أفاد من شخصية الرسول الله في إلقاء الحجة على القوم الذين احتشدوا لقتاله واستحوذ عليهم الشيطان فأنساهم كل شيء حتى تنكروا لصلته برسول الله الله الله عمد الإمام إلى تذكيرهم بأنه ابن الرسول، وأنه الإمام المفترض الطاعة وهو صاحب الحق في ولاية أمور الأمة، وكان حين يخرج لمخاطبة القوم ووعظهم يلبس عمامة رسول الله على ويتقلد سيفه ويركب جواده ليرسم أمامهم صورة الرسول الأعظم ويذكرهم بأنه الوارث الشرعي لجده رسول الله وهو المؤهل لقيادة الأمة.

وهو يؤكد في كثير من مواضع خطابه صلته برسول الله على وقرابته منه ليعرف من لم يعرف، ويسمع من لم يسمع، بأن هذا الذي يخاطبهم هو إمام عصره، وهو ابن بنت رسول الله، وابن وصيه يقول: «أمّا بعدُ: فانسبوني فانظروا مَن أنا، ثمّ ارجِعوا إلى أنفسِكم وعاتِبوها، فانظروا: هل يَصلُح لكم قتلي وانتهاكُ حرمتي؟ ألست ابنَ بنتِ نبيِّكم، وابنَ وصيِّه وابن عمِّه وأُوَّل المؤمنينَ المصدِّقِ لرسولِ اللهُّ بها جاءَ به من عندِ ربِّه، أُوَليسَ حمزةً سيدُ الشُّهداءِ عم أبي، أَوَليسَ جعفر الطّيّارُ في الجنَّةِ بجناحَيْنِ عَمِّي» ( الحراني، ٢٤١) إن الإمام حين طلب منهم أن ينسبوه، لا يعني أنه غريب عنهم ولا يعرفونه، فهم يعرفون أنه الإمام المفترض الطاعة، كل ذلك معروف عندهم، إنها أراد الإمام من هذا تذكير هؤلاء القوم الذين أعهاهم طمع الدنيا فأنساهم كل شيء، وأراد إلقاء الحجة عليهم لكي يكونوا على بصيرة من أمرهم ويميزوا بين الحق والباطل، ويعرف من لا يعرف منهم، حقيقة الأمر، وسبب خروج الإمام، وإعلان ثورته (هنون / ٤٤).

وفي ضوء هذا يمكن القول: إن شخصية الرسول الأعظم وصلة الإمام الحسين به كانت حاضرة في بنية الخطاب الحسيني شكلًا ومضمونًا. ومثلها أفاد الإمام الحسين المن كلام جده وأبيه في حواره مع القوم فقد أفاد من شخصية الرسول في هذا الحوار.

# ثالثًا: كلام العرب

يعد كلام العرب من شعر ونثر مصدرًا مهمًا من مصادر النصوص الأدبية على اختلاف أنواعها سواء أكانت رسائل أم خطبًا أم غيرها. وحين نطالع في نهج البلاغة مثلًا نجد الإمام عليًا على يضمّن خطبه ورسائله كثيرًا من شعر العرب وأمثالهم والإفادة من هذا المورد تقتضي من المنشئ الإلمام بكلام العرب وأشعارها وأمثالها، ليستطيع أن يختار منها ما يلائم المقام والحدث، الذي يريد أن يتحدث فيه.

والإمام الحسين وارث ثقافة أدبية عظيمة تلقاها من جده وأبيه، وهو على قدر كبير من الإلمام بها تحدثت به العرب من شعر ونثر، لذا نجده يضمّن طائفة من خطبه ورسائله في معركة الطف نصوصًا من الشعر أو الأمثال، بحسب ما يقتضيه مقام الحديث، أو يتطلبه سياق الكلام، ويبدو ذلك واضحًا في خطابه مع الجيوش التي يقودها عمر بن سعد في كربلاء، يقول الإمام: (ألا وإن الدعي ابن الدعي قد ركز بين اثنتين: بين السلة والذلة، وهيهات منا الذلة، يأبي الله ذلك لنا ورسوله والمؤمنون وحجور طابت وطهرت

وأنوف حمية، ونفوس أبية، من أن تؤثر طاعة اللئام على مصارع الكرام.

ألا وإني زاحف بهذه الأسرة مع قلة العدد وخذلان الناصر). ثم أوصل كلامه بأبيات فروة بن مسيك المرادي (الخوارزمي، ٢/٢).

| وإن ئُهــزم فغــير مهزمينـــا | فإن نهزم فهزامون قدما              |
|-------------------------------|------------------------------------|
| منايانــا ودولــة آخرينــا    | ومـــا إن طبنـــا جبـــن ولكـــن   |
| بكلكك أناخ بآخرينا            | إذا ما الموت جـرّ عـلى أنـاس       |
| ولو بقي الكرام إذن بقينا      | فلو خلد الملوك إذن خل              |
| سيلقي الشامتون كم لقينا       | فقــل للشـــامتين بنـــا أفيقـــوا |

لقد استطاع الإمام الحسين الله أن يوظف هذه الأبيات التي قالها الشاعر في مقام معين في رسم الصورة الرائعة للموت الكريم والنتائج التي تنتهي بها المعارك، يقول أحد الباحثين:

«لقد أكد أن انتصار الحرب وخسرانها يتقاسمان المعركة، ولكن قد يأتي الانتصار مصحوبًا بالحياة الذليلة، وقد يرد خسران المعركة وشعارها الحياة الخالدة، أما الموت فحقيقة شاملة خارج الإرادة الإنسانية، ولكن الموت الكريم لا يخرج عن تلك الإرادة، وهذا ما اكدته الأبيات وصورته « (الياسري، ص٤٠)

ويبدو قول الشاعر:

فقل للشامتين بنا أفيقوا سيلقى الشامتون كم القينا منسجمًا تمامًا مع قول الإمام في الخطاب نفسه:

« أما والله لا تلبثون بعدها إلا كريث ما يركب الفرس حتى تدور بكم دور الرحى....» ابن الأثير، ٣/ ٢٨٥)

فقد أوضح الإمام من خلال تمثله بهذه الأبيات لهؤلاء القوم، أنهم حين يفرحون بقتله الذي ينال به رضا الله، ويكسب العزة والكرامة والخلود الأبدي، فإنهم سوف يلقون المصير نفسه، وفي وقت قريب، لكن نهاية موتهم تختلف عن نهاية موته؛ إذ إنه حين يموت يحظى برضا الله ورسوله، ويخلده التاريخ، في حين أنهم ينالون غضب الله والرسول، وسوف يلعنهم الله والملائكة والناس، وينساهم التاريخ، وليس هذا الأمر ببعيد، وشتان ما بين النهايتين (الميداني، ٢/ ٢٧٣).

وفضلًا عن الشعر فقد أفاد الإمام الحسين الله من أمثال العرب، وقد وظفها الإمام في خطابه في أجمل صورة معبرة سواء أكان ذلك بنصها أم بمعناها، لما له من تأثير في نفوس السامعين، وقدرة على تصوير الموقف بعبارة موجزة.

ومن أمثلة ذلك ما ورد في خطابه لأهل بيته وأنصاره حين أحاط به القوم وعزموا على قتاله قال:

«ألا وإني قد أذنت لكم فانطلقوا جميعًا في حل مني، ليس عليكم مني ذمام، وهذا الليل قد غشيكم فاتخذوه جملًا « (هنون، ٤٥)

والعبارة الأخيرة من كلام الإمام (اتخذوا الليل جملًا) مثل يضرب لمن يطلب حاجته



في الليل حتى ينالها (الميداني، ٣/ ٣١٦)

لقد بين الإمام لأصحابه من خلال إيراد هذا المثل في سياق خطابه أن الليل ستر لمن أراد أن يذهب فيه وهو مثل الجمل في قدرته على حملهم إلى بر الأمان رغم الصعاب وخطورة الطريق (الساعدي، ١٥٩).

وقد يستعمل الإمام الإشارة إلى دلالة المثل في سياق خطابه، ويعبر عنه بألفاظ غير ألفاظه، ولكنها تؤدي ما يحمله هذا المثل من دلالة، ففي قوله الذي تقدم ذكره (هيهات منا الذلة) ترجمة لقول العرب: (المنية ولا الدنية) وهو مثل يضرب لمن يختار الموت العزيز على العيش الذليل، وقد تكرر هذا المعنى في خطاب آخر للإمام الله حين قال:

(لا أرى الموت إلا سعادة والحياة مع الظالمين إلا برما) ( الساعدي، ١٦١،١٦٢).

ويبدو واضحًا الانسجام التام بين هذا المثل الذي اختاره الإمام للتعبير عن موقف محدد، وبين الواقع الذي جسده الإمام الحسين وأهل بيته وأنصاره في واقعة الطف، فقد اختاروا جميعًا الموت العزيز على حياة الذل مع الظالمين، وهو تجسيد حي لمقولة الإمام.

# المبحث الثاني أثر الخطاب التربوي الحسيني في شباب الأربعين

الإمام الحسين الله سليل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة ومهبط الوحي، جدة رسول الله الله القرآن الكريم الذي يمثل أفصح من نطق بالضاد، وقد أنزل الله تعالى عليه القرآن الكريم الذي يمثل أفصح نص عرفته العربية في تاريخها على الإطلاق، وقد حفظها الله به وحفظه بها، فكان كتابها الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

وأبوه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الملاوارث علم الرسول وباب مدينة العلم وإمام البلغاء، وسيد الخطباء، بلا منازع، وصاحب نهج البلاغة أفصح نص عربي بعد كتاب الله وكلام رسوله، وفيه من بلاغة القول وفصاحة الألفاظ وتنوع الأساليب ما يعجز عنه البشر، وأمهُ فاطمة الزهراء على سيدة نساء العالمين ورثت البلاغة وفصاحة اللسان وقوة الخطاب من أبيها.

وقد حمل الإمام الحسن والإمام الحسين الله هذا الإرث العظيم من بلاغة القول وفصاحة اللسان وقوة التعبر من جدهما وأبيها.

ومن هذا الإرث الثقافي العظيم ينطلق الإمام الحسين الله في خطابه بجملة من الآثار التربوية التي لم تقتصر على شريحة محددة لا من حيث العمر ولا من حيث الجنس ولا من حيث المستوى الثقافي فالجميع متاح له أن يتربى على مبادئها صغارًا وكبارًا، رجالًا ونساءً.



#### ومن هذه الآثار:

# ١- ترسيخ مكانة سيد الشهداء الملي في النفوس

أُولى الآثار التربوية هي ترسيخ مكانة الإمام الحسين الله في النفوس، فقد تمكن السياق الاجتماعي في جغرافية أتباع أهل البيت عبر قرون طويلة من صياغة إحياء مناسبات أبي عبد الله الحسين الله ولا سيما في زيارة الأربعين المباركة على شكل قيمة اجتماعية عُليا، يحظى المتصف بها بالتكريم والتقدير، ويوصم المتخلف عنها، أو الرافض والمناهض لها، بالعداء والانحراف الفكري والمرض القلبي. ( الإربلي، ج ٢ ص ٢٩-٣٠)

وكذلك الدعوة إلى زيارة سيد الشهداء الله، التي كانت المنطلق لزيارة سائر الأئمة، والاقتراب من تراثهم الفكري، وعطائهم الإسلامي.

وفي الزيارة ترسيخ حب أهل البيت في نفوس محبيهم والعطاء المترتب عليها في الدنيا والآخرة، وأمكن لهذه الزيارة العظيمة أن تثير اهتمام ورغبة الجمهور لفهم حقيقة ودور الأئمة الآخرين والانشداد العقلي والعاطفي معهم بوصفها حركة جماهيرية شكلت ولا زالت حالة استثنائية في مسار التبني الجماهيري العام للرموز العقدية.

# ٢- الجرعة الولائية الوقائية

من الآثار التربوية للخطاب الحسيني هي الولاء لأهل البيت الله والوقوف إلى جانبهم من خلال الاعتقاد بمفهوم الإمامة وضرورتها في الحياة الإسلامية على وفق الشروط والمواصفات التي أشار إليها الكتاب والسنة، والبراءة من أعدائهم وكل ثقافة تحاول تهميش دور الأئمة المعصومين الله في حياة المسلمين.

ولم يكن ولاء أتباع أهل البيت الله لأهل بيت الطهارة والعصمة، في يوم من الأيام، ولاءً عاطفيًا حسب بل كان للولاء الفكري والعقيدي والثقافي مكانته السامية. وفي ضوء ذلك، إن زيارة سيد الشهداء الله ولا سيما لشبابنا في زيارة الأربعين المباركة عمّن عثل جرعة تلقيح ولائية، وظيفتها تحصينهم من الانحراف الولائي والابتعاد عمّن أمرنا الله بالتمسك بولايتهم ومودتهم ونهجهم المشرق، وقد عشنا تجربة الزيارة بأنفسنا، فكانت من أبلغ عوامل التربية الولائية التي حمتنا من الانزلاقات والتخبطات والشبهات العقدية.

إلى جانب ذلك، فإن زوار سيد الشهداء الله يستحضرون وهم يمشون ساعات وأيامًا متطاولة مفهوم الإمامة ولو بنحو إجمالي.

والحشد الجماهيري يعمل على تعزيز هذه المكانة في نفوس أبنائنا من الأطفال والشباب وبنحو مكثف من الزخم العاطفي.

ويحملهم الزخم نفسه على التعمق في معرفتهم، والتزود من آثارهم، فيكبرون على التمسك بموالاة أهل البيت الله والتبري من أعدائهم. (المجلسي، ج١ / ١١٧)

# ٣- التربية الإيجابية والعملية

التربية الإيجابية ونقصد بها المنهج القائم على الاهتهام بالسلوك السوي والتشجيع عليه دون تركيز على السلوك السلبي ومحاولة التصدي له، ومن خطبه له في مكارم الأخلاق: قال فيها: (أيّها الناس: نافسوا في المكارم، وسارعوا في المغانم، ولا تحسبوا بمعروف لم تعجلوا، واكسبوا الحمد بالنجح، ولا تكسبوا بالمطل ذمّا، فمهها يكن لأحد عند أحد صنيعة له رأى أنّه لا يقوم بشكرها، فالله له بمكافأته، فإنّه أجزل عطاء، وأعظم أجرًا. واعلموا أنّ حوائج الناس إليكم من نعم الله عليكم، فلا تملّوا النعم فتحور نقيًا. واعلموا أنّ المعروف مُكسِب حمدًا، ومُعقِب أجرًا، فلو رأيتم المعروف رجلًا، رأيتموه حسنًا جميلًا يسرّ الناظرين. ولو رأيتم اللّؤم رأيتموه سمجًا مشوّهًا، تنفر منه القلوب،



وتغضّ دونه الأبصار) ( المجلسي، ١٦١ [١٦٢)

فأولى الأمور التي نص عليها الإمام الله هي التنافس في مكارم الأخلاق ونبذ المساوئ والتصدي لها ومحاولة معالجتها وكذلك التشجيع على السلوك الإيجابي الذي يتكفل بمعالجة السلوك السلبي بنحو تلقائي، فبدلًا من أن نتحدث عن مساوئ الكذب وعواقبه، نعزز الصدق ونكافئ المتصفين به. وبدلًا من أن نشجع البخل، نمدح الكرم ونقدر المارسين له...، وقد ألمح رسولنا الكريم المحابي إلى جانب مهم مما نحن فيه عبر جوابه عن العقل ما هو وكيف هو وما يتشعب منه بقوله: (ومن المداومة على الخير كراهية الشر) (المائدة: ٦٣).

لقد تصدى الإمام الحسين إلى أيضًا إلى الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر بصورة جلية، إذ تجسّدت على أرض الواقع بالقول والفعل، فيقول: «اعتبروا أيّها الناس بها وعظ الله به أولياءه من سوء ثنائه على الأحبار، إذ يقول: ﴿ لَوْ لَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ... ﴾ وقال: ﴿ لَعِنَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ... ﴾ إلى قوله: ﴿ لَبِسْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ وقال: ﴿ لَعِنَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ... ﴾ إلى قوله: ﴿ لَبِسْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ وإنّها عاب الله ذلك عليهم؛ لأنّهم كانوا يرون من الظلمة، الذين بين أظهرهم، المنكر والفساد، فلا ينهونهم عن ذلك رغبةً فيها كانوا ينالون منهم، ورهبة عمّا يحذرون، والله يقول: ﴿ فَلَلا تَخْشُوا النّاسَ وَاخْشُونِ ﴾ ، وقال ﴿ وَالْمُومِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ عَلَيْهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ... ﴾ ، فبدأ الله بالأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر فريضة منه، لعلمه بأنها إذا أُدّيت وأُقيمت، استقامت الفرائض كلّها، هيّنها وصعبها. وذلك أنّ الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، دعاء إلى الإسلام مع ردّ المظالم ومُخالفة الظالم، وقسمة الفيء والغنائم وأخذ الصدقات من مواضعها ووضعها في المظالم ومُخالفة الظالم، وقسمة الفيء والغنائم وأخذ الصدقات من مواضعها ووضعها في حقها... » (المائدة: ٧٨)

لقد رسم الإمام الله للمكارم صورًا محسوسة، تتمثّل إمام الناظر بأحسن صورها وأبهاها؛ لتكون ممّا تشخص إليها الأبصار، وتهفو إليها الأنفس، فقد شبّه صورة المعروف بصورة رجل وضيء حسن الوجه يسرّ الناظرين، ويقابل ذلك بصورة اللؤم، فيشبّهه بصورة رجل سمج مشوّه تنفر منه القلوب.

فالشخص الذي يتدرب على الأعمال الإيجابية سوف يصل إلى مرحلة نبذ الأعمال السلبية، وممارسة زيارة الأربعين المباركة تمثل مسرحًا يحتشد بالسلوكيات الإيجابية والتشجيع عليها كالأخلاق والأعمال، والمبادئ الحسنة بطريقة عملية حية ملموسة قابلة للمحاكاة والتقليد، حيث يتيح موسم زيارة الأربعين المباركة، عرض حزمة من السلوك السوي بنحو مستمر من قبيل السخاء، والإيثار، والتعاون، والوفاء، والاحترام وتكاد تنعدم فيها السلوكيات السلبية.

# ٤-الظهور صفًا واحدًا إمام الأعداء

إذا كان الله عزوجل قد دعانا أن نقف صفًا واحدًا إمام أعداء الإسلام بقوله ﴿إِنَّ اللهِ عَجْبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾، فكذلك الإمام الحسين دعانا أن نقف بوجه الظلم والظالمين وأن لا نقف مكتوفي الأبدي وقد حث على ذلك في خطبه ورسائله، فإن أبرز مظاهر ومصاديق هذا الصف المرصوص ما نراه من وقوف المؤمنين بعضهم إلى جانب بعض رجالهم ونسائهم وهم يسيرون إلى الحسين الله ، ولا شك أن مثل هذا التعبير يريد أن يشير إلى أن الجدار كما يصعب دفعه وكسره، لأنه مكون من لبنات مفردة، ولكنها متماسكة بقوة الاتحاد فيما بينها فاكتسبت قوة جديدة إلى قوتها (المائدة: ٧٩).

وها هم اليوم شبابنا السائرون إلى الإمام الحسين الله، فهم كتلة واحدة لا يمكن ثنيها



وتفتيتها، لأنهم صاروا صفًا واحدًا في حب الحسين الله ، كأنهم بنيان مرصوص، وهذا هو سر بقاء هذه الشعيرة عبر التاريخ إلى الآن رغم ما تعرضت له من ضربات شديدة، لكن بتكاتف الشباب ستبقى، ولا يضر أحدبها.

# ٥-إصلاح النفس

لعلُّ الخطاب الموجّه للنفس وتذكيرها بأوامر الله سُبحانه وتعالى ونواهيه تحمل من المضامين الكثيرة، ولا سيما ما يصدر عن المعصوم الله، فهي تترك أثرًا كبيرًا في المتلقى؛ إذ تعطيه الحافز على الاقتداء واستلهام العبرة؛ فخوف المعصوم من ارتكاب المعاصي التي تؤدي إلى النار، إنَّما هو تذكير للعامّة بوجوب الحذر من ارتكاب هذه المعاصى، التي تدفع بصاحبها إلى النار، وممّا حمل هذا المعنى في مواعظ الإمام الحسين الله، قوله عندما سُئل: «كيف أصبحت يا بن رسول الله؟ قال الله؛ أصبحتُ ولى ربُّ فوقى، والنار إمامي، والموت يطلبني، والحساب محدق بي، وأنا مرتهن بعملي، لا أجد ما أحبّ، ولا أدفع ما أكره، والأُمور بيد غيري، فإن شاء عذّبني، وإن شاء عفا عنّي، فأيّ فقير أفقر منّي؟!» ( المائدة: ٤٤)

نلمس في هذا النصّ الكثير من الآثار التربوية الموجّهة للنفس؛ ليعم تأثيرها في الآخر، إذ كانت إجابته تمثّل مسارًا واضحًا يوصل مَن سار عليه إلى مأمنه ونجاته، ويُحصّنه ممّا قد يقع به المرء؛ نتيجة غفلته أو ابتعاده عن جادّة الحقّ. ركّز الإمام الله على مسألة مهمّة في حياة العبد وهي مخافة الله سُبحانه وتعالى، الذي يراقب العبد (أصبحت ولى ربّ فوقي)، فعندما يطمئن المرء بوجود الرقيب المطّلع على الخفايا، لا يقدم على المعاصي، بل يحرص على التحلّي بالمحاسن والمحامد كالتقوى والورع، والسير على ما يرضى الرقيب إذا ما علم أنَّ الأعمال لا تُترك على عواهنها، بل هناك جزاء (والنار إمامي، والموت يطلبني، والحساب محدق بي)، وهنا يتحدد الجزاء في ضوء العمل (وأنا مرتهن بعملي)، فالمرء رهين

بعمله، لا يدفع عن نفسه (لا أجد ما أُحب، ولا أدفع ما أكره، والأُمور بيد غيري)، وهذا يوجب الانقطاع إلى الله والتسليم بقضائه، مع الأخذ بالأسباب في اتباع أوامره، والابتعاد عمّا يغضبه.

# ٦-الثبات على المبدأ

لم تثنِ الإمام الحسين النها الضغوط عمّا اختطّه لنفسه من طريق؛ إذ تروي كتب التاريخ كثرة المعارضين لنهضته، فهذا ابن عباس يتوسل محاولًا منعه من الشخوص إلى الكوفة بكلّ الوسائل، فلم يفلح؛ إذ يقول بعد أن استيأس من ثني الإمام النه عن المسير: «والله، لو أعلم أنّي إذا تشبثت بك، وقبضت على مجامع ثوبك، وأدخلت يدي في شعرك حتى يجتمع الناس عليّ وعليك، كان ذلك نافعي لفعلته، ولكن أعلم أنّ الله بالغ أمره...» (التوبة: ٧١)، فثبات الإمام النه نابع من عقيدته الراسخة، وإيانه المطلق بصحة نهضته، التي هدفها الإصلاح، فضلًا عن تردي الواقع الذي تمرّ به الأُمّة، وانحراف المسيرة بعد أن تصدى لها ذوو الضلالة والانحراف.

لقد تجسّد ثبات الإمام الحسين الله في رفضه الخضوع للنّام كما وصفهم في خطبته المشهورة، إذ يقول: «ألا وإنّ الدعيّ ابن الدعيّ قد تركني بين السلّة والذلّة، وهيهات له ذلك منّي، هيهات منّا الذلّة، أبى الله ذلك لنا ورسوله والمؤمنون، وحجُورٌ طهُرت وجُدود طابت، أن يُؤثر طاعة اللّئام على مصارع الكرام، ألا وإنّي زاحف بهذه الأسرة على قلّة العدد، وكثرة العدو، وخذلة الناصر» (الحرّاني، ص٢٣٧)، لم يتأثر بالعدو وكثرته، ولا قلّة الناصر، وتنصّل مَن راسله عن عهودهم.

إنّ ثبات الإمام الحسين على المبادئ والقيم الحقّة، التي هي ميراث النبوّة على قلّة الناصر وشراسة العدو، وتمسّكه بالرسالة الإصلاحية التي أصرّ على إبلاغها للأجيال،

من الدروس التي يجدر بنا التمسّك بها في زماننا هذا وفي كلّ أوان، فـ «ما أحوج المسلمين اليوم أن يستلهموا جهاد أُولئك العظاء الأفذاذ، ويقتفوا آثارهم، في التمسُّك بالدين، والثبات على المبدأ، والتفاني في نصرة الحقّ، ليستردوا مجدهم الضائع، وعزّهم السليب، وينقذوا أنفسهم من هوان الهزائم الفاضحة والنكسات المتتالية» ( سورة الصف: ٤).

# ٧-اتّباع السنّة

لقد سار الإمام الحسين الله على هدى الرسالة المحمدية السمحة، التي أرست قواعد البناء والإصلاح، وغرست شجرة الخبر؛ ليعم نفعها الجميع، فتعهد الإمام الحسين الله رعاية هذه الشجرة لتؤتي أُكلها كلّ حين، فرفع شعار الإصلاح واتباع سنّة الرسول الأعظم على في تحقيق هذه الرسالة «خرجت لطلب الإصلاح... وأسير بسيرة جدّي وأبي على بن أبي طالب» ( الصمياني، ٩٨)

لقد تصدى الإمام الحسين الله إلى إحياء سنة جدّه المصطفى على من خلال التصدى للبدع التي تجذّرت في المجتمع، فابتعد القوم عن سبل الرشاد، فكان لزامًا على إمام الأُمّة أن يصدع بدعوته إلى السنّة النبوّية السمحة، وهنا يقول الإمام الحسين الله: «وأنا أدعوكم إلى كتاب الله وسُنَّة نبيّه ﷺ، فإنَّ السنَّة قد أُميتت، وإنَّ البدعة قد أُحييت، وإن تسمعوا قولي وتُطيعوا أمري أهدكم سبيل الرشاد» ( الصدوق، ص٧٠٧؛ الصدوق: ج٤، ص٠٤٤)

جسّد الإمام على اتباعه لسنّة نبيّه على أرض الواقع، من خلال رفضه للانحراف، والتصدي لتقويمه بالقول والفعل، من خلال رفضه البيعة، ونهضته للمطالبة بالتغيير ورفع الظلم والحيف الذي لحق بالأُمّة إذ يقول: «أيّها الناس، إنّ رسول الله ﷺ قال: مَن رأى سلطانًا جائرًا مستحلًّا لحرم الله، ناكثًا لعهد الله، مخالفًا لسنَّة رسول الله، يعمل

في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر عليه بفعل ولا قول، كان حقًّا على الله أن يدخله مدخله. ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطَّلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلّوا حرام الله، وحرّموا حلاله...» (الأصفهاني، ص٧٣. الجوزي، ص٢٣٩)

# ٨-حفظ الكرامة

ومن الآثار التربوية التي حفلت بها السيرة الحسينية الشريفة، التي تُعدّ دروسًا ومبادئ رصينة وراسخة، ونجد ذلك الأمر جليًا في خطاب الإمام الحسين الله الموجّه للإنسان حينها «جاءه رجل من الأنصار يُريد أن يسأله حاجة، فقال الله الأنصار، صُن وجهك عن ذلة المسألة، وارفع حاجتك في رقعة، فإني آتٍ فيها ما سارّك إنْ شاء الله. فكتب: يا أبا عبد الله، إنّ لفلان علي خسمائة دينار، وقد ألحّ بي، فكلّمه ينظرني إلى ميسرة. فلمّ الحسين الله الرقعة دخل إلى منزله، فأخرج صرّة فيها ألف دينار، وقال الله له: أمّا خسمائة، فاقض بها دينك، وأمّا خمسائة فاستعن بها على دهرك، ولا ترفع حاجتك إلّا إلى أحد ثلاثة: إلى ذي دين، أو مروءة، أو حسب، فأمّا ذُو الدين فيصون دينه، وأمّا ذو المروءة فإنّه يستحيي لمروّته، وأمّا ذُو الحسب، فيعلم أنّك لم تُكرم وجهك أن تبذله له في حاجتك، فهو يصون وجهك أن يردّك بغير قضاء حاجتك» (الطبرسي، ج٢، ص٢٥)

لم يكتفِ الإمام الحسين الله بذلك، بل وضع قاعدة من خلال إرشاد مَن يضطر إلى طلب الحاجة من الناس، أن لا يسأل إلّا ذا دين (فيصون دينه)؛ فيكتم أمر السائل، ولا يذيع خبر مسألته بين الناس، وذا المروءة؛ (فإنّه يستحيي لمروءته)، فلا يهدر كرامة السائل فيحسن إليه. أمّا ذو الحسب، فإنّه يستجيب لمن يسأله قضاء حاجة من دون منّ أو أذى.



#### الخاتمة

توصلنا إلى جملة من الاستنتاجات منها:

- ٢٤. الخطاب الحسيني خطاب عالمي بامتياز يلاطف الوجود الإنساني لأنه مَتَحَ من النبع القرآني الصافي وما يؤديه من تفعيل حركية النص والخطاب في هداية المجتمع الإسلامي خاصة، والبشرية عامة.
- ٢٥. كانت خطب الإمام الحسين الله ومواعظه امتدادًا لمنهج النبي على وأبيه الإمام على بن أبي طالب الله من خلال تضمين هذه الخطب والمواعظ من أحاديث النبي الله وكلام الإمام على إلله، فكان كلامه تثبيتًا للسنّة النبويّة الشريفة واتباعًا لها.
- ٢٦. الخطاب الحسيني يسعى إلى إصلاح القيم المثالية لدى الانسان المسلم، إذ لا يحدد ما هو كائن وإنها ما يجب أن يكون، ومن هنا كتب لخطابه الديمومة والخلود والدليل نحن الآن في القرن الحادي والعشرين ونحتاج إلى وقفة لفهم خطابه.
- ٢٧. لقد رسم الإمام على لمكارم الأخلاق صورًا محسوسة تتمثّل إمام الناظر بأحسن صورها وأبهاها؛ لتكون ممّا تشخص إليها الأبصار، وتهفو إليها الأنفس، فقد شبّه صورة المعروف بصورة رجل وضيء حسن الوجه يسرّ الناظرين، ويقابل ذلك بصورة اللؤم، فيشبّهه بصورة رجل سمج مشوّه تنفر منه القلوب.
- ٢٨. استقرى الإمام الحسين الله المستقبل من خلال الواقع الذي تعيشه الأُمّة، فوجد في نهضته أملًا مستقبليًا في تصحيح الانحراف والعودة إلى جادّة الحقّ، وعليه لم تكن نتائج النهضة آنيّة إنّما تؤسس لمرحلة مستقبلية.

#### قائمة المصادر

- القرآن الكريم.
- الاحتجاج، أبي منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي، مطابع النعمان النجف الأشرف حسن الشيخ إبراهيم الكتبي، تعليق وملاحظات: السيد محمد باقر الخرسان، ١٣٨٦ هـ ١٩٦٦ م.
  - ٢. أخلاق أهل البيت الله السيد مهدي الصدر، مؤسسة دار الكتاب الإسلامي.
- ٣. الأربعين وفلسفة المشي إلى الحسين (إلله)، الشيخ حيدر الصمياني، قسم الشؤون الفكرية والثقافية / العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء، ١٤٣٦هـ ٢٠١٥م.
- الأمالي / محمَّد بن محمَّد بن النعمان بن عبد السَّلام الحارثي المذحجي العكبري، المعروف بابن المعلم، والشيخ المفيد / تحقيق علي أكبر غفاري / مؤسسة النشر الإسلامي ـ قم، الطبعة الخامسة / ١٤٢٥ هـ.
- ٥. الأمالي، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي المعروف بالشيخ الصدوق، المكتبة المركزية، طهران، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- ٦. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار محمد باقر المجلسي / دار إحياء التراث العربي ـ بيروت لبنان / ١٩٨٣.
- ٧.تــاريخ الأُمــم والملــوك / الطبــري / تحقيـق محمــد أبــو الفــضل إبــراهيم / دار المعارف\_مصر / ١٩٧٤م.
- ٨. تحف العقول عن آل الرسول / الحسن بن علي الحراني / تحقيق علي أكبر الغفاري / رابطة أهل البيت الإسلامية \_ د \_ ت.
- ٩. تذكرة الخواص من الأمة بذكر خصائص الأئمة، ابن جوزي، يوسف بن قزاوغلي، تحقيق:
   حسين تقى زاده، الناشر: المجمع العالمي لأهل البيت عليهم السلام، مركز الطباعة، قم-





ار ان، ۱٤۲٦ هـ.

- ١٠. التعريفات: العلامة على بن محمد السيد الشريف الجرجاني، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٥م.
- ١١. تهذيب اللغة، محمد بن أحمد الأزهري تحقيق: د. عبد السام سرحان، مراجعة: محمد على النجار، الدار المصرية للتأليف والترجمة، د.ت.
- ١٢.التوقيف على مهات التعاريف: زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين المناوي، عالم الكتب، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٩٩٠م.
- ١٣. جامع العلوم في اصطلاحات الفنون: القاضي عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري، عرّب عباراته الفارسية: حسن هاني مخلص، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى أ٠٠٠م.
- ١٤. الخطاب الحسيني في معركة الطف دراسة لغوية وتحليلية، عبد الكاظم محسن الياسري، كربلاء، العتبة الحسينية المقدسة، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ / ٢٠٠٩م.
- ١٥. زيارة الأربعين المباركة دلالات وآفاق، محمد عبد الرضا هادي الساعدي، الناشر باقيات، مطبعة الوردي، الطبعة الأولى، ١٤٣٧هـ/ ٢٠١٥م.
- ١٦. سنن الترمذي / أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي / تحقيق محمود محمد محمود / منشورات محمد علي بيضون \_ دار الكتب العلمية بيروت / ٢٠٠٠م.
- ١٧. سير أعلام النبلاء: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْباز الذهبي، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة الثالثة، ٥٠٤٠هـ/ ١٩٨٥م.
- ١٨. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر اسهاعيل بن حماد الجواهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للماليين، بيروت، الطبعة الرابعة أ١٩٨٧م
- ١٩. طلبة الطلبة في الاصطلاحات الفقهية: عمر بن محمد بن أحمد بن إسهاعيل، أبو حفص،



- نجم الدين النسفي، الناشر: المطبعة العامرة، مكتبة المثنى ببغداد، ١٣١١هـ
- ٢. العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهال، د. ت.
- ٢١.الفتوح المكية / أبو محمد بن أكثم الكوفي / دار الندوة الجديدة / بيروت \_\_ لبنان/ ٢٠٠٢م.
- 77. القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: مكتب تحقيق: التراث في مؤسسة الرسالة، الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة الثامنة، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
- ٣٧. الكامل في التاريخ / أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الله النجار \_ مصر عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير / تحقيق عبد الوهاب النجار \_ مصر ١٣٥٦هـ.
- ٢٤. كشف الغمة في معرفة الأئمة، العلامة المحقق أبي الحسن على بن عيسى بن أبي الفتح الأربلي، دار الأضواء بيروت لبنان، ١٣٨١هـ.
- ٢٥. الكليات؛ معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أبو البقاء بن موسى الحسيني الكفوي، وأعده للطبع ووضع فهارسه: د. عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، د. ت.
- ٢٦. لسان العرب، محمد بن مكرم بن علي بن منظور، دار صادر، بيروت، الطبعة الثالثة أ٤١٤ هـ.
- ۲۷. محمع الأمثال/ أبو الفضل أحمد بن محمد الميداني/ تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم
   المثال بيروت / ١٩٨٧.
- ٢٨. مجمل اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا الرازي، دراسة وتحقيق: زهير عبد





- المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية،١٩٨٦م.
- ٢٩. المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن على بن إسهاعيل بن سيده، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب لعلمية، بيروت، الطبعة الأول ٠٠٠٠م.
- ٣. المصباح المنير، أحمد بن محمد الفيومي-، تحقيق: يحيى مراد، مؤسسة المختار، الطبعة الأولى، مصر، ۲۰۰۸
- ٣١. المفردات في غريب القرآن: أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، المحقق: صفوان عدنان الداودي الناشر: دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت الطبعة الأولى - ١٤١٢هـ
- ٣٢. مقاتل الطالبيين: على بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم المرواني الأموي القرشي، أبو الفرج الأصبهاني، المحقق: السيد أحمد صقر الناشر: دار المعرفة، ببروت \_ لبنان.
- ٣٣. مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا الرازي، تحقيق: عبد السالم محمد هارون، دار الفكر ١٩٧٩م.
- ٣٤. مقتل الإمام الحسين / موفق بن أحمد المكي الخوارزمي / تحقيق محمد السياوي / منشورات مطبعة
- ٣٥. مقتل الحسين/ عبد الرزاق الموسوي المقرم/ مؤسسة الخرسان/ بيروت ـ لبنان ١٤٢٦.
- ٣٦. من لا يحضره الفقيه، أبي جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمي، الناشر: مؤسسة الأعلمي-بيروت \_ لبنان، ٢٠٦هـ -١٩٨٦م.
- ٣٧. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: محمد بن علي بن القاضي محمد حامد بن محمّد صابر الفاروقي الحنفي التهانوي تقديم وإشراف ومراجعة: د. رفيق العجم تحقيق، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون - بيروت الطبعة الأولى - ١٩٩٦م.
- ٣٨. النص والخطاب قراءة في علوم القرآن ، محمد عبد الباسط عيد، مكتبة الآداب، القاهرة،



الطبعة الأولى، ٢٠٠٩م.

## الرسائل الجامعية:

- التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية / رسالة ماجستير هادي سعدون هنون / كلية الآداب / جامعة الكوفة / ٢٠٠٨ م.





# مرويات الإمام الحسينُ ليليُّ عن نبيّ الله موسى ليليُّ

أ.د برزان مُتّسر حــامد الحميد كلية التربية للعلوم الإنسانية- جامعة الموصل

أ.د عبد الرحمن ابراهيم حمد الغنطوسي كلية التربية للعلوم الإنسانية- جامعة الموصل dr.barzan 78@yahoo.com

#### ملخص البحث

تتناول الدراسة مرويات الإمام الحسين الله عن نبيّ الله موسى الله إذ تأتي هذه الألتفاتة في سياق إظهار الجانب الحضاري والإنساني في شخص الإمام الحسين ﴿ لِيُرْ ، والذي يغفله أو يجهله كثرٌ من الناس. فهو يهدف إلى الوقوف على شمائله الإنسانية عن طريق مروياته عن سيدنا موسى بن عمران الله وإيصالها إلى الافراد والشعوب. وبيان دور هذه الأثار الحسينية في الارتقاء إلى مراتب الكمال ومعارجه. فهي (أي المرويات)منهج إيماني يتطلب الفهم والإستيعاب والتدبر للوصول إلى التطبيق والعمل.

الكلمات المفتاحية: الامام الحسين الله، رواية، نبي الله موسى.

# The Narrations of Imam Hussain (peace be upon him) about the Prophet Moses (peace be upon him)

Professor Dr. Burzan Muayser Hameed Al-Hamid

College of Education for Human Sciences - University of Mosul

Professor Dr. Abdulrahman Ibrahim Hameed Al-Ghantousi

College of Education - Iraqi University

#### **Abstract**

The study examines the narratives of Imam Hussain (AS) regarding the Prophet Moses (AS), intending to highlight the civilizational and humanitarian aspects of Imam Hussain (AS), which are often overlooked or unknown to many people. It aims to shed light on his humane qualities through the narrations about Prophet Moses (AS) and to disseminate this knowledge to individuals and communities. The study also emphasizes the role of these Hussaini narrations in elevating individuals and societies to higher levels of perfection and spirituality. These narratives represent a spiritual approach that requires understanding, comprehension, and contemplation to achieve practical application and action.

**Keywords**: Imam Hussein (peace be upon him), novel, Prophet of God Moses.



#### مقدمة :

الحمدُ لله الذي جعل أهل بيت النبوة من أسر اره وخاصتِه ، وسرّاهم أهل العلم، واستودع صدورهم كلامةُ وله الحمد الذي بنعمته تتم الصالحات، هو الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كُفُواً أحد، واحد لا شريك له، ولا شيء مثله، ولا شيء يعجزه، سبحانه وتعالى وتقدس وتعاظم ربنا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، كما شهد هو سبحانه وتعالى أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم. والصَّلاةُ والسَّلامُ الدائمان على رسول الله، وعلى آله الطيبين الطاهرين وأصحابه ومن اهتدى بهداه، وترسم خطاه أما بعد:

يدور بحثنا هذا حول الحديث عن:مرويات الإمام الحسينُ الله عن نبيّ الله موسى الله. ولابد من الإشارة إلى أسباب اختيار موضوع البحث، إذ يأتي في سياق إظهار الجانب الحضاري والإنساني في شخص الإمام الحسين للله ، والذي يغفله أو يجهله كثيرٌ من الناس. فهو يهدف إلى الوقوف على شمائله الإنسانية عن طريق مروياته عن سيدنا موسى بن عمر ان الله وإيصالها إلى الافراد والشعوب. وبيان دور هذه الأثار الحسينية في الارتقاء إلى مراتب الكمال ومعارجه. ومما دفعنا أيضاً للكتابة في هذا الموضوع ؟ قلة الكتابات والأبحاث التي تتحدث عن مرويات الإمام الحسين الله عن نبيّ الله موسى الله وبيان ثنائية هذه العلاقة بين آل البيت ونبيّ الله موسى الليل .

أما الإشارة إلى مشكلة البحث:فإنَّ هذه المرويات هي منهج إيهاني يتطلب الفهم والاستيعاب والتدبر للوصول إلى التطبيق والعمل، وليس الكلام في هذا المقام عن الحياة الشخصية للإمام الحسين المن المخالف وقد قضى الناس فيها بها يُغنى ويُسعد ولكن يبقى الجديد فيها والمضاف وهو من مطالب أهل الاختصاص ، جعلنا الله منهم بمقدار ما نسعى ونجتهد أن نغوص في مثله الواقعية مع نبي ورسول كريم من أولي العزم. ومن المؤكد أن تدريب المتعلمين على ذلك وتقديم المساعدة لهم يساعد كثيراً منهم في تجاوز عقبات الفشل، ويعالج هذا البحث جملة من آثارهُ الخُلُقية والتي تدل من ألفاظها ومتونها على أن النبي الكريم موسى المن صاحب معرفة شمولية بمقاصدها وأسرارها، وكذلك يكشف عن دور الحسين المن في تحضر الإنسانية، والقضاء على عصور الظلام والتخلف والتعصب ؟ والكشف عن دوره في نشر قيم العدالة والمساواة والحب والإخاء والتسامح الديني بين الناس لدعم حقوق الرعية ورعايتها بأشكالها المختلفة.

وأقتضت خطة البحث أن نُقسمها إلى أربعة مباحث تسبقها مقدمة وتعقبها خاتمة، تناول المبحث الأول: نشأة الإمام الحسين المبحث الثاني: فحرصنا أن نخصصه للكشف عن لوازم مرويات الإمام الحسين المبحث الثالث والأخير ليكشف نهاذج من مرويات الإمام الحسين المبير.

واشتملت هذه المرويات على مجموعة من القصص العجيبة والأمثال الواقعية والنهاذج البشرية والقيم والمعاني السامية التي تُحلِّق بنا في أجواء الفضيلة ، وتغوصُ في أعهاق النفس البشرية لتسبر لنا أغوارها ، وتكشف عن شيء من مكنوناتها ، وتقدم لنا مفاتح الثبات إمام المحن لأنها مثلٌ حيُّ محسوسٌ .

وقد استخدم الباحثان المنهج الوصفي التحليلي، بتناول النصوص المتعلقة بموضوع الدراسة، واستخرجا ما فيها من مضامين، والعمل على تصنيفها، ومن ثم إدراجها تحت العنوانات الخاصة بها، وهو المنهج الذي يقوم على إيراد نصوص السيرة وأحداثها، مصحوباً أومتبوعاً بدراستها وتحليلها واستنباط الفوائد والعبر والدروس منها، وهذا التحليل أمر مطلوب لأنه يشرح ويبين الألفاظ أو الترجيح للوقائع ونحو ذلك، بل هو اجتهاد يستنبط فيه الباحثان ما يفيد القارئ من نصوص هذه السيرة وأحداثها، ولأننا لا نفرق بين أحد من رسله وهذا العمل هو جزء من بيان مكانة بعثة النبي محمد

ورسالته، وكل الغاية من حياته ومنتهاها هو أن يبصم الإنسان وأن يهذب الإنسان ويعلمه ، وباختصار أن يجعل من الإنسان إنساناً متمدناً متحضراً .

ويمكن الإشارة إلى أهم نتائج هذا البحث هي المثالية في شخصية الرسول موسى الله وبيان الأخوة بين الأنبياء ، ولنبين أن الأخلاق في الإسلام منبثقة من عقيدة الإسلام، وليست الأخلاق في الإسلام نظريات وفلسفات يتيه فيها أصحابها كما تتيه فيها المجتمعات التي تقع فريسة الإفتتاناً وهذه المرويات وعلى قصرها وإيجازها قد جمعت مقومات الفلاح والثبات في ضبط المجتمع الإسلامي ، بها لا يمكن تحقيقه البتة بشتى النظم الوضعية ولو اجتمعت ، لأنها تميُّز وتعمل برقابة ذاتية شرعية تضمن لها درجة من الإلتزام الفردي لا يمكن تحقيقها بغير هذا الوازع الإيماني ولا بأي سلطة بشرية قهرية. لقد عاش الإمام الحسين اللي وهمه الوحيد، في أفكاره وأقواله وأفعاله هو مصلحة البشرية جمعاء . لقد كان إنساناً بكل ما في الكلمة من معان، وكانت سعادة نفسه ورضاها في التعاطف والتواد والمحبة الإنسانية. وعلى الدعاة والمفكرين غرس جوانب المثل الحسينية العليا في نفوس الأجيال والإطمئنان الدائم والإتصال الروحي بها ، لأنها قيم إنسانية وجزء من إحياء الإتباع النبوي. وأخيراً استنباط الدروس والعبر والمواعظ والحكم من الأسر ار النبوية من سيدنا موسى إلير ، واستحضار الفوائد المستنبطة منها . والحمد لله في البدء والختام .

# المبحث الأول نشأة الإمام الحُسين الله ومناقبه من أسرار الوجود

بعد أن أطبقت الجهالة على الأرض وخيّمت الظلمات على البلاد ، وانتشر الشرك والضلال والابتداع في الدين، وانطمس نور الإسلام ، وخفي منار الحق والهدى، وذهب الصالحون من أهل العلم فلم يبق سوى قلة قليلة لا يملكون من الأمر شيئاً ، واختفت السنة وظهرت البدعة ، وترأس أهل الضلال والأهواء ، وأضحى الدين غريباً والباطل قريباً ، حتى الناظر إلى تلك الحقبة السوداء المدلهمة ليقطع الأمل في الإصلاح قضى الله عزَّ وجل بحفظ دينه وكتابه وسنة نبيه ، وكان من رحمته تبارك وتعالى بهذه الأمة كها أخبر بذلك الصادق المصدوق المنظم أن يكون للإمام الحسين المنش شأنٌ في هذه والأمة ومنارٌ للحق لذا وجب على البحث أن تجمع موارده من أصوله من مصادر الشريعة والأدب لأنه يتعلق ببيان من أراد أن يتبع نهج الإمام الحسين المنبثق من هدي التنزيل العزيز وهدي الرسول الكريم وينان فضله على أوليائه وفضائلهم ، والكشف عن أسرار حكمه وأثرها على أتباعه ، وقد قمنا بهذا العمل رغبةً في تبصير الناس بحقائق ربها يجهلها كثير من الناس .

فالشكر لله سبحان الذي أنعم على الإمام ولي بهذا الموروث من بيت النبوة وهذا البحث نبين فيه ثوابت من الآثار والتي تساعد لحل المشكلات لدى الفرد والمجتمع والمستوحاة من نهج الإمام الحسين ولي وخصاله ، ولا بد من الوقوف على روافد علومه الشرعية والتربوية المستمدة من ملامح البيئة التي عاش فيها وهي مكان مهبط الوحي ولي ... فإن الأمم العظيمة والشعوب العريقة.. تعرف بعقيدتها ورجالها ... وتحيا بذاكرتها. والذاكرة ... هي الروح التي تسري في جسد الأمة فيطول بقاؤها... وهي الدماء التي تتدفق في عروقها فتشتد عافيتها، وبالمذاكرة للأولياء تتذكر الشعوب

أحداث ماضيها... وتتفهمها وتتدبر معانيها... وتستخلص العبر منها... والدروس التي فيها. وبالذاكرة... تتذكر الأمم عناصر قوتها وأسباب رفعتها فيها مَضَى من تأريخها فتبنى حاضرها ومستقبلها على نهجها. والحمد لله الذي جعل صحيفة الإمام الحسين الله مكاناً ومرآةً لمشاهدة الآثار الملكوتية لأنه تربى على أكمل النفوس القدسية وأفضلها أبي القاسم محمد قاسم موائد المواهب الربانية، ومنبع رحيق الفيوض السبحانية وآله الوارثين لمقامات العلية المكرمين بكراماته الخفية والجلية.

ولقد أيد الله تعالى رسوله محمداً على برجال آمنوا بالله ورسوله فكانوا جنوده الميامين بحماية الدين ورسله الذين نقلوا الإسلام إلى الناس أجمعين، واستحقوا أن يكونوا خبر أمة أخرجت للناس كما أخبرنا الله تعالى عنهم. فقد تجلت فيهم كفايات متميزة في مختلف المجالات، ومن هؤلاء الإمام الحسين بن على بن أبي طالب ، له ولأبيه المواقف العظيمة في خدمة الإسلام والمسلمين . فقد تَرَبَّيَا في كنف الرسول العظيم على وحظيا برعايته واهتهامه منذ نشأتها الأولى فكان لهما من الفضائل التي أشار إليها الرسول إلى الحد الذي جعل في أبيه وصيه وأخاه استناداً إلى قوله الشريف (أنت منى بمنزلة هارون من موسى غير أنه لا نبى بعدى ) (مسلم: ٤/ ١٨٧٠)، وقوله الله النبي أخى في الدنيا والآخرة) (النيسابوري:٣/ ١٣٨)، وغيرها من الأحاديث الشريفة التي تؤكد هذه المنزلة الخاصة بالإمام على طبي الليخ وعندما نتلمس السبرة العطرة والمناقب الحميدة التي تمثل القدوة ، والمثل الأعلى لمن سار على درب الإِيمان الحقيقي نجدها مجسدة أ بسلوك شخص الإمام على بن أبي طالب اللي الله عنف لا ، وهو الذي تربى في أحضان الرسول منذ نعومة أظفاره وتأدب وتخلق بأدب الرسول على وخلقه، فكان حقاً كل ما عمله يمثل ثمرة يانعة لمدرسة الرسول الكريم على الحوجنا اليوم إلى معرفة مناقب الشخصيات الإسلامية الرائدة وسيرها لتكون لنا المنار للسير على خطاهم وسيرهم. وَلَّا كانَ الكلام عن آثار الإمام الحسين الله

والذي تضيق بها الأسفار الكبيرة ، وفضلاً عن كوننا في هذا المقام نركز في بحثنا على إبراز جانب محدد من سيرة الإمام الحسين الله الأوهو الجانب المتعلق بها روى عن موسى اللي لابد من الوقوف عند سيرة الحسين اللي لتسليط الضوء على جزء من ملامحه ألقد كان الحسين بن على بن أبي طالب -رضى الله عنهم الله عنهما الشعراء من المال فكتب إليه شقيقه الحسن بن على -رضى الله عنهما- يُعيب عليه إعطاء الشعراء المال «فقال الحسين له: « إن أحسن المال ما وقى العرض »وأعطى على بن الحسين بن على بن أبي طالب الله (المشهور بزين العابدين) أعطى الفرزدق الشاعر المشهور اثنى عشر ألف درهم على قصيدته وسبب ذلك أن هشام بن عبدالملك بن مروان قبل أن يتولى الخلافة كان يطوف بالبيت فلما أراد أن يستلم الحجر الأسود لم يتمكن حتى نصب له منبر فاستلم الحجر وجلس على المنبر حتى يخف الناس من الزحام وأهل الشام حوله، فبينها هو كذلك إذ أقبل على بن الحسين فلما دنا من الحجر الأسود ليستلمه ويُقّبله تنّحي عنه الناس إجلالاً له وهيبةً واحتراماً له حتى قَبَّلَ الحجر واستلمه فقال أهل الشام لهشام بن عبدالملك:من هذا؟ فقال: لا أعرفه استنقاصاً به واحتقاراً، فقال الفرزدق: وكان حاضراً، أنا أعرفه فقال الناس: ومن هو؟ فأنشد الفرزدق يقول:

والبيتُ يعرفهُ والحلُ والحرمُ هذا التقيُّ النقيُّ الطاهرُ العلمُ بجده أنبياءُ الله قد ختموا العرب تعرفُ من أنكرتَ والعجمُ

هذا الذي تعرف البطحاءُ وطأتهُ هذا ابن خيرِ عبادِ اللهِ كلهمُ هذا ابن فاطمة إن كنت جاهلَهُ فليس قولكَ من هذا بضائرهِ (ابن كثير:٩/ ١٣١-١٣٣).

ونسب الحسين بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي

الهاشمي وكنيته أبو عبد الله ريحانة النبي وشبهه من الصدر إلى أسفل منه ولما ولد أذَّن النبي في أذنه وهو سيّد شباب أهل الجنة وخامس أهل الكساء أمه فاطمة بنت رسول الله سيدة نساء العالمين. وأعلم أنَّ المسلمين أختلفوا في أيها أفضل مريم أم فاطمة على والشيعة الإمامية يفضلون فاطمة على مريم. وقد وردت روايات قي صحيح البخاري تصف فاطمة به بأنها سيدة نساء المسلمين أوسيدة نساء العالمين.

فَرُّويَ عن على بن أبي طالب ﴿ قَالَ لما ولد الحسن سميته حربا فجاء رسول الله ﷺ فقال أروني ابني ما سميتموه قلنا حربا قال بل هو حسن فلم ولد الحسين سميته حربا فجاء النبي فقال أروني ابني ما سميتموه قلنا حربا قال بل هو حسين (رضا، ص٤١) وهو سيد شباب أهل الجنة وخامس أهل الكساء أمه فاطمة بنت رسول الله على سيدة نساء العالمين إلا مريم الله كنيته أبو عبد الله وكان بينه وبين الحسن طهر واحد. وقال الواقدي (الواقدي: ١/ ٣٩٣): علقت فاطمة بالحسين بعد مولد الحسن بخمسين ليلة. كان النبي الله عليه اللهم إنى أحبها فأحبها وعقَّ عنه رسول الله عليه يوم سابعه \_ ذبح شاة \_ كما عق عن أخيه وحنَّكه بريقه، وأذَّن في أذنه، وتفل في فمه، ودعا له وسماه حسيناً، وقال لأمه أن تفعل به ما فعلت بأخيه الحسن، ولقب بألقاب أشهرها:الزكيّ ثم الرشيد والطيب والوفيّ والسيد والمبارك والتابع لمرضاة الله والسبط (رضا، ص٤١-٤٢). أما خلقه ويشنه ، فقد كان فاضلاً كثير الصوم والصلاة ، ويقال: إنه حج خمساً وعشرين حجة ماشياً فيكون قد حج وهو بالمدينة قبل دخوله العراق لأنه لم يحج من العراق، وكان كريماً كثير الصدقة وأفعال الخير جميعها.أو لاد الحسين الله ١ \_ على الأكبر ٢ \_ على الأوسط. ٣ \_ على الأصغر. ٤ \_ محمد. ٥ \_ عبد الله. ٦ \_ جعفر. فأما الأول فقاتل بين يدى أبيه حتى قتل، وأما الأوسط فهو زين العابدين، كان مع أبيه بكربلاء فأسر بعد أن استشهد أبوه ثم رجع إلى مكة ومنه العقب، وأما الأصغر فجاءه سهم في القتال وهو طفل فقتل

بكربلاء، وقتل عبد الله بكربلاء. ومات جعفر بن الحسين في حياة أبيه، وله من البنات زينب، وسكينة، وفاطمة. (رضا، ص٤٢-٤٣)

أما الأحاديث الواردة في حقه فقد قال رسول الله السين مني وأنا من حسين، أحب الله من أحب حسيناً، حسين سبط الأسباط، الحسن والحسين ريحانتاي من الدنيا، من سرّه أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى الحسين) (الترمذي، رقم الحديث من سرّه أن ينظر إلى رجل على عاتقه ويقول: (اللهم إني أحبه فأحبه). وقد روى الحسين الله عن رسول الله على عاتقه ويقول: ((ما من مسلم تصيبه مصيبة وإن قدم عدها فيحد لها استرجاعاً إلا أعطاه الله ثواب ذلك) (أبن ماجة (١٦٠٠) وضعفه الألباني). وروى الحسين عن أبيه عن النبي أنه قال: (من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه). (أخرجه مالك في الموطأ: ٣/ ٢٩٠٢) وقد نازل الحسين عبد الله بن أبي حصين الأزدي ليمنعه الماء فقال: يا حسين، ألا تنظر إلى الماء كأنه كبد السهاء؟ والله لا تذوق منه قطرة حتى تموت عطشاً. فقال له الإمام الحسين: اللهم اقتله عطشاً ولا تغفر له أبداً قال حيد بن مسلم: والله لعدته بعد ذلك في مرضه، فوالله الذي لا إله إلا هو لقد رأيته يشرب حتى يبغر، فها يروى؛ فها زال ذلك دأبه حتى لقط غصته \_ يعني نفسه، أي مات. (المجلسي: ٢/ ٨٧)

ومضى أبو عبد الله الحسين وله سبعة وستون سنة في عام الستين من الهجرة في يوم عاشوراء، وهو يوم السبت من المحرم وكان بينه وبين اخيه الحسن الله طهور الحمل وكان حمل أبي عبد الله ستة أشهر، ولم يولد لستة أشهر غير الحسين الله وعيسى بن مريم الله ، وروي يحيى بن زكريا كذلك الله وكان مَقَامُ الحسين مع جده رسول الله الله ست سنين وستة أشهر وعشرة أيام. وأقام مع أمير المؤمنين ست سنين، ومع أبي محمد بعد مضي أمير المؤمنين عشر سنين وستة أشهر لأنه لم

يكن بينهما غير الحمل. واسمه الحسين وفي التوراة شبير ولما علم موسى بن عمران الله قبل التوراة أنَّ الله سمَّى الحسن والحسين سبطى محمد شبر وشبير سمى اخوه هارون ابنيه بهذين الاسمين وكان يكني ابا عبد الله والخاص أبو على ولقبه الشهيد والسبط والتام وسيد شباب اهل الجنة والرشيد والطيب. (الجوهري: ٢/ ٢٠٥)

# المدحث الثاني

مرويات الإمام الحسين اللي في بيان فضل نبّى الله موسى اللي

وفيه تسعة أبواب:

الباب الأول: -باب الرجاء والرزق:

عن أبي عبد الله، عن أبيه (العاملي:١٢، ١/ ٦٤)، عن جده الله قال: قال أمر المؤمنين الله: «كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو، فإنّ موسى بن عمران خرج يقتبس ناراً لأهله فكلَّمهُ الله ورجع نبياً وخرجت ملكة سبأ فأسلمت مع سليهان، وخرجت سحرة فرعون يطلبون العز لفرعون فرجعوا مؤمنين». وفي رواية أخرى من غير هذا السند، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن على بن الحكم، عن أبي جميلة قال:سمعت أبا عبد الله اللِّيخ يقول:«كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو فإن موسى اللِّيخ ذهب يقتبس لأهله ناراً فانصر ف إليهم وهو نبي مرسل. وعن على بن محمد، عن إبراهيم بن إسحاق الاحمر، عن عبد الله بن حماد عن عمر بن يزيد قال: «أتى رجل أبا عبد الله الله الله عنده وأنا عنده فقال له:ليس عندنا اليوم شيء، ولكنه يأتينا خطر ووسمة فيباع ونعطيك إن شاء الله، فقال له الرجل:عدني، فقال:كيف أعدك وأنا لما لا أرجو أرجى منى لما أرجو». وقال محمد بن علي بن الحسين بإسناده عن جميل بن دراج، عن أبي عبد الله الله قال: «ما سد الله عز وجل على مؤمن باب رزق إلا فتح الله له ما هو خبر منه». وعن أحمد الوليد، عن أبيه، عن الصفار، عن ابن عيسي، عن ابن محبوب، عن ابن عطية، عن ابن فرقد، عن أبي عبد

الله المليخ قال: «إن فيها ناجى الله به موسى بن عمران آنْ: يا موسى ما خلقت خلقاً هو أحب إلى من عبدي المؤمن، وإني إنها ابتليته لما هو خير له، وأنا أعلم بها يصلح عبدي فليصبر على بلائي وليشكر نعهائي، وليرضَ بقضائي، أكتبه في الصديقين عندي إذا عمل بها» (النجفى: ١/ ٣٦)

# الباب الثاني:-باب الرفق والحكمة

وعن الزهدي، عن على بن الحسين عن أبيه الله قال: «كان آخر ما أوصى به الخضر موسى بن عمران ﷺ أن قال له:» تُعَّيرَنَّ أحداً بذنب، وإن أحب الأمور إلى الله عز وجل ثلاثة:القصد في الجدة والعفو في المقدرة والرفق بعباد الله، وما رفق أحد بأحد في الدنيا إلا رفق الله عز وجل به يوم القيامة، ورأس الحكمة مخافة الله تبارك وتعالى (النجفي: ١/ ٣٤٠). وعن سهل بن زياد، عن يحيى بن المبارك، عن عبد الله بن جبلة، عن رجل، عن أبي عبد الله الله قال: في قول الله عز وجل: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ (مريم: ٣١). وقال الله قال:قال رسول الله على: «خبر الناس من انتفع به الناس» (ابن حبان: ٢/ ٤٨) لعله رُوي بالإسناد عن أبي عبد الله الله قلل قال: «من كان وصل لأخيه بشفاعة في دفع مغرم أو جر مغنم ثبت الله عز وجل قدميه يوم تزل فيه الأقدام». وعن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جده الله قال: قال الحسين الله: « في التاسع من ولدي سنة من يوسف، وسنة من موسى بن عمران، وهو قائمنا أهل البيت، يصلح الله تعالى أمره أوحى الله (عز وجل) إلى موسى بن عمران: «يا موسى، ما خلقت خلقاً أحبُّ إلىَّ من عبدي المؤمن، وإني إنها ابتليته لما هو خير له، وأعافيه لما هو خير له، وأنا أعلم بها يصلح عبدي عليه، فليصبر على بلائي، وليشكر نعمائي، وليرضَ بقضائي، أكتبه في الصديقين عندي إذا عمل برضائي وأطاع أمري» (الطوسي: ١/ ٢٥٠). وعن الحسين بن علي، عن

على بن أبي طالب الله عن رسول الله على قال:أوحى الله (عز وجل) إلى نجيه موسى بن عمران الله الله العربي وحببني إلى خلقي. قال: يا رب إنَّ أحبك، فكيف أحببك إلى خلقك؟ قال: اذكر لهم نعمائي عليهم، وبلائي عندهم، فإنهم لا يذكرون إذ لا يعرفون منى إلا كل خير » (الطوسي: ٢/٢)

# الباب الثالث :-باب الجنة والنار

عن عبد الله بن ميمون القداح، عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جده على بن الحسين الله قال:قال موسى بن عمران الله الله الله عرشك الذين تظلهم في ظل عرشك الله قال:قال موسى بن عمران الله الله الله الله عرشك يوم لا ظل إلا ظلك؟ -قال:فأوحى الله إليه:الطاهرة قلومه، والتربة أيديهم، الذين يذكرون جلالي إذا ذكروا رجم، الذين يكتفون بطاعتي كما يكتفي الصبي الصغير باللبن، الذين يأوون إلى مساجدي كما تأوى النسور إلى أوكارها، والذين يغضبون لمحارمي إذا استحلت مثل النمر إذا حرد». وعن على بن الحسين عن أبيه الحسين الله عث الله على الله عل الله موسى بن عمران كلُّمه على طور سينا، ثم اطلع إلى الارض اطلاعة فخلق من نور وجهه العقيق ثم قال الله آليت على نفسي أن لا أُعَذِّب كف لابسه إذا والى علياً بالنار». عن على بن أحمد على من أحمد على عند الله الكوفي، عن سهل بن زياد الآدمى، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني، عن على بن محمد بن على بن موسى بن جعفر بن محمد ابن على بن الحسين بن على بن أبي طالب إلى ، قال: » لما كلم الله عز وجل موسى بن عمران الليل، قال موسى: إلهي، ما جزاء من شهد أني رسولك ونبيك، وأنك كلمتني؟ قال: يا موسى، تأتيه ملائكتي فتبشره بجنتي. قال موسى الله: إلهي، فها جزاء من قام بين يديك يصلى؟ قال:يا موسى، أباهي به ملائكتي راكعاً وساجداً، وقائماً وقاعداً، ومن باهيت به ملائكتي لم أعذبه. قال موسى المناه إلهي، فما جزاء من أطعم مسكيناً ابتغاء وجهك؟ قال:يا موسى، آمر منادياً ينادي يوم القيامة على رؤوس الخلائق:إنَّ فلان بن

فلان من عتقاء الله من النار. قال موسى المناه في اجزاء من وصل رحمه؟ قال: يا موسى، أنسأ له أجله، وأهون عليه سكرات الموت، ويناديه خزنة الجنة: هلم إلينا فادخل من أي أبوابها شئت» (الصدوق: ١/ ٨٦٤). قال موسى المنه الفيه، فها جزاء من كف أذاه عن الناس وبذل معروفه لهم؟ قال: يا موسى، تناديه الناريوم القيامة: لا سبيل لي عليك. قال: إلهي، فها جزاء من ذكرك بلسانه وقلبه؟ قال: يا موسى، أظله يوم القيامة بظل عرشي، وأجعله في كنفى. قال: إلهي، فها جزاء من تلا حكمتك سراً وجهراً؟ قال: يا موسى، يمر على الصراط كالبرق».

عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الله علي قال: سمعته يقول: في القائم الله سنة من موسى بن عمر ان المنظل. فقلت: وما سنته من موسى بن عمر ان؟ قال: خفاء مولده، وغيبته عن قومه. فقلت: وكم غاب موسى عن أهله وقومه؟ فقال: ثماني وعشرين سنة (القمي، ص ١٩٢).عن الحسين الله قال: «كان آخر ما أوصى به الخضر موسى بن عمر ان الله أن قال له: لا تُعَّيَرنَّ أحداً بذنب، وإن أحب الامور إلى الله عزوجل ثلاثة: القصد في الجدة والعفو في المقدرة، والرفق بعباد الله، ما رفق أحد بأحد في الدنيا إلا رفق الله عزوجل به يوم القيامة ورأس الحكمة مخافة الله تبارك وتعالى، تكلم الناريوم القيامة ثلاثة». وعن العباس بن معروف، عن أبي همام - إسهايل بن همام - عن محمد بن سعيد ابن غزوان، عن السكوني، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد، عن أبيه، عن الحسين الله عن على الله عن النبي على: «تكلم الناريوم القيامة ثلاثاً أميراً وقارئاً وذا ثروة من المال، فتقول للامير:يا من وهب الله له سلطاناً فلم يعدل، فتزدرده كما يزدرد الطير حب السمسم وتقول للقارئ:يا من تزين للناس وبارز الله بالمعاصى فتزدرده. وتقول للغني:يا من وهب الله له دنيا كثيرة واسعة فيضاً وسأله الفقير اليسير قرضاً فأبي إلا بخلاً فتزدرده. ثلاث قاصمات الظهر. (القمى: ١/ ٢٠٦)



### الباب الرابع:-باب الوحي والوصايا

ومن وصايا النبي على - عنه، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر الله قال:أتى رسول الله على رجل فقال: «علمني يا رسول الله، فقال:عليك باليأس عما في أيدي الناس فانه الغني الحاضر، قال: زدني يا رسول الله، قال:إياك والطمع فانه الفقر الحاضر، قال:زدني يا رسول الله، قال:إذا هممت بأمر فتدبر عاقبته فان يك خيراً ورشداً فاتبعه، وإن يك غياً فدعه عنه» (القمى:١/٢٠٦)، عن حماد بن عمر والنصيبي، عن السرى بن خالد، عن أبي عبد الله الله وفي رواية سليان بن خالد، قال: سمعت أبا عبد الله الله الله يقول: أوحى الله عزوجل إلى موسى بن عمر ان الله « يا موسى قل للملأ من بني اسر ائيل:اياكم وقتل النفس الحرام بغير حق (البرقي: ٢/ ٥٥) عن الحسين بن مهران قال: حدثني الحسين بن عبد الله ، عن أبيه، عن جده، عن جعفر. بن محمد، عن أبيه، عن جده الحسين بن على بن أبي طالب الله قال: «جاء رجل من اليهود إلى النبي على فقال: يا محمد أنت الذي تزعم أنك رسول الله وأنه يوحى إليك كما أوحى إلى موسى بن عمران؟ قال:نعم أنا سيد ولد آدم ولا فخر، أنا خاتم النبيين وإمام المتقين ورسول رب العالمين. فقال: يا محمد إلى العرب ارسلت أم إلى العجم أم إلينا ؟ قال رسول الله عن عشر كلمات أعطاها الله عن عشر كلمات أعطاها الله موسى في البقعة المباركة حيث ناجاه لا يعلمها إلا نبى مرسل أو ملك مقرب. فقال الله والله والله والله والله والله والله والحمد لله ولا إله إلا الله والله والله والله والله والله والله والله أكبر. فقال: يا محمد لأي شيء بني إبراهيم للله الكعبة مربعاً « ؟ قال: لأن الكلمات أربعٌ. قال:فلأى شيء سميت الكعبة كعبة. (المفيد: ١/ ٧٨)

#### الباب الخامس : - باب الشفاء

عن أبي الحسن بن عن أبي عبد الله طلح قال:قال رسول الله على: إن الله عز وجل أوحى إلى موسى بن عمر ان أن ابدأ بالملح واختم بالملح، فان في الملح دواء من سبعين داء أهونها الجنون، والجذام، والبرص، ووجع الحلق والاضراس، ووجع البطن.عن يعقوب بن يزيد رفعه قال:قال أبو عبد الله علين: من ذر على أول لقمة من طعامه الملح ذهب الله عنه بن عمر ان شكا إلى ربه البلة والرطوبة فأمره الله ان يأخذ الهليلج والبليلج فيعجنه بالعسل وعن السكوني، عن أبي عبد الله الله الله عن آبائه قال: قال أمير المؤ منين إلله: السنة سنتان، سنة في فريضة الأخذُ بها هُدَىً وتركها ضلالة، وسنة في غير فريضة الأَخذُ بها فضيلة وتركها إلى غيرها خطيئة عنه، عن بعض أصحابنا، عن عبد الله بن عبد الرحمن البصري، عن ابن مسكان عن أبي عبد الله الله الله عن أبيه، عن على بن الحسين الله قال: مرَّ موسى بن عمران الله برجل وهو رافع يده إلى السياء يدعو الله فانطلق موسى في حاجته فبات سبعة أيام ثم رجع إليه وهو رافع يده إلى السماء فقال: يا رب هذا عبدك رافع يديه إليك يسألك حاجته ويسألك المغفرة منذ سبعة أيام لا تستجيب له! قال:فأوحى الله إليه يا موسى لو دعاني حتى تَسقط يداه أو ينقطع لسانه ما استجبت له حتى يأتيني من الباب الذي أمرته به ، عن القاسم، عن المنقرى، عن حفص بن غياثٍ، عن أبي عبد الله الله الله أنَّ أمير المؤمنين الله كان يقول: لا خير في الدنيا إلا لاحد رجلين، رجل يزداد كل يوم إحسانا ورجل يتدارك منيته بالتوبة وأنَّى له بالتوبة والله لو سجد حتى ينقطع عنقه ما قبل الله منه إلا بمعرفة الحق. عن أبي حفص الاعشى، عن أبي عبد الله الله على قال:قال رسول الله على: من تمسك بسنتي في اختلاف أمتى كان له أجر مائة شهيد (البرقي: ٢/ ١٩٩). عن عنبسة العابد،

عن أبي عبد الله على قال: ﴿إِنَّ الله يحب العبد أن يطلب إليه في الجرم -العظيم، ويبغض العبد أن يستخف بالجرم اليسير».

## الباب السادس : - باب أفضل الأعمال

عن عباد بن صهيب، عن يعقوب، عن يحيى بن المساور، عن أبيه، عن أبي عبد الله الله قال:قال موسى بن عمران طبي إلى الرب أي الاعمال أفضل عندك؟ فقال:حب الاطفال فاني فطرتهم على توحيدي، فان أمتهم أدخلتهم برحمتي جنتي.عن زياد بن مروان القندي، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله الله قال:من افتتح طعامه بالملح دُفِعَ عنه (أو عن أبيه، عن أبي البختري، عن أبي عبد الله الله عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله الله الله الله قال:قال رسول الله على الله على الله:يا على افتتح بالملح، واختم به، فإنه من افتتح بالملح وختم به عُوفي من اثنين وسبعين نوعاً من أنواع البلاء منها الجنون والجذام والبرص. وفي رواية ابن بكير، عن زرارة، عن أبي عبد الله الله قال:قال النبي على الله: « ياعلى افتتح طعامك بالملح، واختمه بالملح، فإِنَّ من افتتح طعامه بالملح، وختمه بالملح، رفع الله عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أيسرها الجذام». (العاملي: ٢٤/ ٣٠٤)

## الباب السابع :-باب الصلاة والسجود

عن أبي عبد الله اللي قال: « سجدة الشكر واجبة على كل مسلم تتم بها صلاتك، وترضى بها ربك، وتعجب الملائكة منك، وإنَّ العبد إذا صلَّى ثم سجد سجدة الشكر فتح الرب تعالى الحجاب بين الملائكة وبين العبد». وعن اسحق بن عمار قال: سمعت أبا عبد الله الله الله الله يقول: "كان موسى بن عمران إذا صلّى لم ينتقل حتى يلصق خده الأّيمن بالأّرض وخدّه 

يقول:إنَّ عيسى ابن مريم الله أُعطي من الاسم الاعظم حرفين كان يعمل بها. وأعطي موسى بن عمران الليخ اربعة أحرف. وأعطى إبراهيم الليخ ثمانية أحرف. وأعطى نوح الليخ خمسة عشر حرفاً. (الحويزي:١٠/ ٢٨١) وعن جميل بن دراج قال:سألت ابا عبد الله عن قول الله عزوجل: « فلا تزكوا انفسكم هو اعلم بمن اتقى» (النجم: ٣٢) قال:قول الناس صليت البارحة وصمت أمس ونحو هذا، ثم قال المنازان قوماً كانوا يصبحون فيقولون: صلّينا البارحة وصمنا امس، فقال على اللها: « لكني انام الليل والنهار ولو اجد بينها شيئاً لنمته». وعن معمر ابن راشد قال: سمعت ابا عبد الله الله على يقول: أتى يهو ديٌّ إلى رسول الله على فقام بين يديه يحد النظر إليه فقال: يا يهوديٌّ ما حاجتك ؟ فقال: أنت أفضل ام موسى بن عمران النبي الذي كلمه الله عزوجل، وأنزل عليه التوراة، والعصا، وفلق له البحر وأظله بالغمام؟ فقال له النبي ﷺ:إنَّه يكره للعبد أن يزكي نفسه ولكني أقول:إنَّ آدم إلى لما أصاب الخطيئة كانت توبته أنْ قال:اللهم إني اسئلك بحق محمد و آل محمد لمَّا غفرت لى فغفر الله له، وإِنَّ نوحاً اللَّه لما ركب السفينة وخاف الغرق قال:اللهم إِني اسئلك بحق محمد وآله محمد لما أنجيتني من الغرق فنجاه الله عزوجل (العسكري الله ١٠ ٤٧٧). قال الإمام الحسين اللي : كان موسى بن عمران اللي يقول لبني إسرائيل: إذا فرج الله عنكم وأهلك أعداءكم آتيكم بكتاب من ربكم، يشتمل على أوامره ونواهيه ومواعظه وعبره وأمثاله. فلما فرّج الله تعالى عنهم، أمره الله عزوجل أن يأتي للميعاد، ويصوم ثلاثين يوماً عند، أصل الجبل، وظن موسى أنه بعد ذلك يعطيه الكتاب. فصام موسى ثلاثين يوماً [ عند أصل الجبل ] فلمّا كان في آخر الايام استاك (العياشي: ٢/ ٤). وعن يونس بن ظبيان ظل عرش الله فقال: يا رب من هذا الذي قد أظّله عرشك ؟ فقال: «يا موسى هذا ممن لم يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله». (العياشي: ٢/٤)



# نماذج من مرويات الإمام الحسين اللي

المحث الثالث

عن أبى بصير قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول: إِنَّ موسى بن عمران الله لل النظر إليه وعده الله ان يقعد في موضع ثم أمر الملائكة ان مَّرُ عليه موكباً موكباً بالبرق والرعد والصواعق، فكلها مرَّ به موكب من المواكب ارتعدت فرائصه فيرفع رأسه فيسألُ أفيكم ربي ؟ فيجاب هو آت وقد سألت عظياً يابن عمران عن حفص بن غياث قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول في قوله: « فلها تجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقاً « (الاعراف: ١٤٣) قال: ساخ الجبل في البحر فهو يهوي حتى الساعة . وفي رواية اخرى ان النار أحاطت بموسى لئلا يهرب لهول ما رأى (القمي: ١٥٣/١٥٣) وقال: «سبحانك تبت اليك وأنا أول المؤمنين». (الاعراف: ١٤٣)

عن أبي بصير قال:سألت أبا عبد الله الله عن قول الله تبارك وتعالى: «ومن يؤت الحكمة فقد اوتي خيراً كثيراً «(البقرة:٢٦٩) فقال:طاعة الله ومعرفة الاسلام. وفي مجمع البيان:ويروى عن النبي الله قال:إن الله تبارك وتعالى آتاني القرآن وآتاني الحكمة مثل القرآن، وما من بيت ليس فيه شيء من الحكمة إلا كان خراباً، ألا فتفقهوا وتعلموا ولا تموتوا جهالاً. وفي تفسير علي بن إبراهيم:قوله: «يؤتي الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً «(البقرة:٢٦٩) قال:الخير الكثير معرفة أمير المؤمنين والائمة الله وفيه خطبة له الله: وفي تفسير العياشي:عن سليان بن خالد قال:سألت ابا عبد الله الله عن قول الله تعالى: «ومن يؤت الحكمة فقد اوتي خيراً كثيراً « فقال:إن الحكمة المعرفة والتفقه في الدين، فمن فقه منكم فهو حكيم، وما أحد يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يموت من المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصال:عن الزهري عن علي يوت المؤمنين أبغضُ إلى ابليس أله المؤمنين أبغضُ إلى ابليس من فقيه . وفي كتاب الخصور المؤمنين أبغضُ المؤمنين أبغراء المؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أبؤمنين أ

بن الحسين الله قال: كان آخر ما أوصى به الخضر موسى بن عمران الله أن قال: لا تعيرن أحدا بذنب، إلى قوله: ورأس الحكمة نحافة الله تبارك و تعالى (الحويزي: ١٦٦٦). ورُوي عن الحسين بن على الله قال: إِنَّ يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأمير المؤمنين الله في اثناء كلام طويل. فإِنَّ موسى بن عمران قد أُعطي المَنَّ والسلوى فهل فعل بمحمد نظير هذا ؟ قال له على الله القد كان كذلك ومحمد الله أعطي ما هو أفضل من هذا، ان الله عزو جل أحل له الغنائم ولإمته، ولم تحل لأحد غيره قبله، فهذا أفضل من المَنَّ والسلوى، قال له اليهودي، فإنَّ موسى الله قد ظُلُلَ عليه الغمام ؟ قال له علي الله لقد كان كذلك وقد فعل ذلك لموسى في التيه، وأُعطى محمداً أفضل من هذا، إِنَّ الغمامة كانت لمحمد الله تظله من يوم ولد إلى يوم قبض في حضره وأسفاره فهذا أفضل مما أعطى موسى الله . وروى عن النبي انه قال: « الكمأة من المن، وماؤها شفاء للعين».

قال الصادق الله الوقت لم ينزل المن على بني اسرائيل من بعد الفجر إلى طلوع الشمس، فمن نام في ذلك الوقت لم ينزل نصيبه فلذلك يكره النوم في هذ الوقت إلى بعد طلوع الشمس. قال عز من قائل: «وادخلوا الباب سجداً وقولوا حطة» (البقرة:٥٨). في عيون الأخبار بإسناده إلى الحسين بن خالد عن الرضا على بن موسى عن أبيه عن آبائه عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله قال:قال رسول الله الله الله الكل امة صديق وفاروق، وصديق هذه الامة وفاروقها على بن أبي طالب إنَّ علياً سفينة نجاتها وباب حطتها») الحويزي:٦/ ٢١٣). عن عبد الله بن القاسم عن أبي عبد الله عن أبيه عن جده قال:قال أمير المؤمنين صلوات الله عليهم:كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو، فان موسى بن عمران صلى الله عليه خرج يقتبس ناراً لأهله فكلمه الله ورجع نبياً والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة. وعن زيد النوفلي، عن الحسن بن علي بن ابي حمزة، عن

ابيه، عن ابي بصير، قال:سألت ابا عبد الله الله عن قول الله عزوجل: (وجعلها كلمة باقية في عقبة) (آل شبيب، ص ٦٢) قال هي الإمامة جعلها الله عزوجل في عَقِبهِ الحسين اللهِ باقية إلى يوم القيامة. وعن ابي جعفر الله في قول الله عز وجل (وجعلها كلمة باقية في عقبه) فقال: في عَقِبِهِ الحسين الله فلم يزل هذا الامر منذ افضِيَ إليَّ الحسين ينتقل من ولد إلى ولد لا يرجع إلى أُخ ولا عمٌّ ولم يتمَّ بعلم أُحدٍ لامنهم إلا وله ولد وان عبد الله خرج من الدنيا ولا ولد له ولم يمكث بين ظهراني أصحابه إِلاَّ شهراً.

وعن إبن بابويه في كتاب النبوة، بأسناده إلى المفضل بن عمر، قال:قلت لابي عبد الله اللهِ: يا بن رسول الله أخبرني عن قول الله عزوجل (وجعلها كلمة باقية في عَقِبهِ) قال يعنى بذلك الإمامة جعلها الله في عقب الحسين اللي إلى يوم القيامة فقلت يابن رسول الله أخبرني كيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد الحسن المثاوهما ولدا رسول الله وسبطاه وسيدا شباب أهل الجنة؟ فقال: يا مِفضل إنَّ موسى وهارون نبيان مرسلان أُخوان فجعل الله النبوة في صلب هرون ولم يكن لاحد أن يقول لم يجعلُها في صلب الحسين ولَمْ يجعلُها في صُلب الحسن (الصدوق، ص ١٧٦) لان الله عزوجل الحكيم في أَفعاله: «لا يسأل عما يفعل وهم يُسْألون». (الانبياء: ٢٣)

وعن علي بن الحسين عن أبيه الحسين بن علي الله قال: لما خلق الله عزوجل موسى بن عمران كلمه على طور سينا ثم اطلع على الارض اطلاعة فخلق من نور وجهه العقيق في « الاحتجاج « عن الإمام أبي الحسن موسى بن جعفر الله عن آبائه عليهم السلام عن الحسين بن على الله عن أبيه الله ، أنه قال له يهودي: إنَّ موسى بن عمران قد أرسله الله إلى فرعون، وأراه الآية الكرى، قال له: لقد كان كذلك، ومحمد رسول الله على أرسل إلى فراعنة شتى:مثل أبي جهل بن هشام، وعتبة بن ربيعة، وشيبة، وأبي البختري، والنضر بن الحارث، وأبي بن خلف، ومنبه ونبيه ابني الحجاج، وإلى الخمسة

المستهزئين:الوليد بن المغيرة المخزومي، والعاص بن وائل السهمي، والاسود بن يغوث الزهري، والاسود بن المطلب، والحارث بن الطلاطلة، فأراهم الآيات في الآفاق وفي من عند الله بالصدقة... (القرشي: ١/ ٣٥٩). وبإسناده قال الله: قال رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَّ موسى بن عمران سأل ربه فقال: بعيد أنت يا رب فأناديك أم قريب فأناجيك، فأوحى الله إليه يا موسى أنا جليس من ذكرني... «. إنَّ الله تعالى قريب لكل من يناجيه، ويدعوه، ويُجيب؟ إليه فيشمله برحمته، ولطفه. وبإسناده قال الله على الله على « دعاء أطفال أمتى مستجابٌ، ما لم يقارفوا الذنوب... «. إنَّ دعاء اطفال المؤمنين مستجابٌ، فلا يرد الله لهم دعوة، ولكن إذا لم يقترفوا الجرائم والذنوب. وبإسناده قال عليه:قال رسول الله : « من مرَّ على المقابر، وقرأ قل هو الله احدى عشرة مرة ثم وهبَ أجره للأُموات أُعطى لهُ من الأَجر بعدد الاموات... «. إنَّ قراءة سورة التوحيد للأَموات المسلمين له الأُجر المضاعف عند الله، والثواب الجزيل. وقال الله قط : « الدعاء سلاح المؤمن، وعماد الدين، ونور السموات والارض فعليكم بالدعاء، واخلصوا النية... «.(المجلسي: ٩٠/ ٢٨٨) وحكى هذا الحديث أهمية الدعاء، فهو سلاح المؤمن، وعماد الدين، ونور السموات والارض، وقد حاز بذلك اسمى مكانة عند الله تعالى. وبإسناده قال ﷺ: قال رسول الله ﷺ: « إذا أراد أحدكم حاجة فليباكر في طلبها يوم الخميس، وليقرأ إذا خرج من منزله آخر آل عمران، وآية الكرسي، وإنا انزلناه في ليلة القدر وأم الكتاب فإنَّ فيها قضاء حوائج الدنيا والآخرة...» (المازاندراني:٨/ ٤٩٥). عن أبي عبد الله طليم قال: لا تحتجموا في يوم الجمعة مع الزوال فإنَّ من احتجم مع الزوال في يوم الجمعة فأصابه شيءٌ فلا يَلومنَّ إلاَّ نفسه. عن أحمد بن محمد ابن عيسى، عن الحسن بن على، عن أبي سلمة، عن معتب، عن أبي عبد الله الله الله قال: الدواء أربعة: السعوط والحجامة والنورة والحقنة. الشرح:قوله:(الدواء أربعة) خصها بالذكر لكونها أنفع الأدوية في الأمراض المخصوصة التي يعرفها أهل الصناعة (السعوط والحجامة والنورة والحقنة) السعوط

كصبور:الدواء الذي يدخل في الأنف والمسعط بالضم ومِنْبَر:ما يجعل فيه ذلك الدواء ويصب منه في الأنف سعطه الدواء كمنعه ونصره وأسعطه الدواء سعطة واحدة في أنفه فاستعط، والحجامة بالكسر:حرفة الحجام والمحجم والمحجمة بكسرها ما يحجم به، والنورة:تفتح وتسمن وتدفع الرياح، والحقنة:أن يُعطى المريض الدواء من أسفله وهي معروفة عن الأطباء وذكروا لها فوائد كثيرة. وعن سعيد بن جناح، عن رجل عن أبي عبد الله إليه قال: إنَّ موسى بن عمر أن الله شكا إلى ربه تعالى البلة والرطوبة فأمر الله تعالى أن الذي يسمونه عندكم الطريفل (المازاندراني:٣٩٨/٢٣). عن أبي عبد الله طبي أن فيها أوحى الله عز وجل إلى موسى بن عمران الله : يا موسى بن عمران ما خلقت خلقاً أحبُ إِليَّ من عبدي المؤمن فإني إنهّا ابتليته لما هو خير له وأُعافيه لما هو خير له، وأزوي عنه ما هو شر له لها هو خير له، وأنا أعلم بما يصلح عليه عبدي، فليصبر على بلائي وليشكر نعمائي وليرضَ بقضائي، أكتبه في الصديقين عندي، إذا عمل برضائي وأطاع أمري.

الشرح (إذا عمل برضائي وأطاع أمري) لعل المراد أن كتب من اتصف بالخصال المذكورة وهي الصيرُ على البلاء والشكر على النعماء والرضا بالقضاء في زمرة الصديقين مشروط بالعمل بها فيه رضا الله تعالى وإطاعة أمره بالشرائع والأحكام ولا يتحقق ذلك إلاَّ بأخذها من أهل العلم.عن ابن أبي يعفر، عن أبي عبد الله الله الله عليه قال:عجبت للمرء المسلم لا يقضى الله عز وجل له قضاء إلا كان خيراً له وإن قُرضَ بالمقاريض كان خيراً له وإنَّ ملك مشارق الأرض ومغاربها كان خيرا له (ابن ابي الحديد: ١٠/ ٣٩). وقال:حدثني محمد بن إسماعيل الاحمسي، عن مفضل بن صالح، عن جابر. قال:كان في لسان الحسن المن رتة، فكان سلمان الفارسي رحمه الله يقول: أتته من قبل عمه موسى بن عمران (القمى: ١/ ٨٦). وقال سألت أبا عبد الله الله عن قول الله عز وجل: «وفرعون

ذي الاوتاد» (الفجر:١٠) لأَي شيء سُميَّ ذا الاوتاد؟ قال: لإِنه كان إذا عذب رجلا بسطه على الارض على وجهه ومد يديه ورجليه فاوتدها باربعة أوتاد في الارض، وربيا بسطه على خشب منبسط فو تد رجليه ويديه باربعة أو تاد، ثم تركه على حاله حتى يموت، فسهاه الله عز وجل: (فرعون ذا الاوتاد) لذلك. عن محمد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله الله الله الله علي قال: إِنَّ ملك الموت أتى موسى بن عمران الله فسلَّم عليه، فقال:من أنت؟ فقال:أنا ملك الموت، فقال ما حاجتك؟ فقال له:جئتُ أقبض روحك، فقال له موسى:من أين تقبض روحى؟ قال من فمك فقال له موسى:كيف وقد كلّمت ربي عز وجل، فقال من يديك، فقال له موسى:كيف وقد حملت بها التوراة، فقال:من رجليك، فقال: وكيف وقد وطئت بها طور سيناء؟ قال: وعد أشياء غير هذا، قال: فقال له ملك الموت فإني أُمرتُ أَن أَتركك حتى تكون أنت الذي تريد ذلك، فمكث موسى الله ما شاء الله ثم مرَّ برجل وهو يحفر قبراً فقال له موسى: ألا أعينك على حفر هذا القبر فقال له الرجل: بلي، قال فأعانة حتى حفر القبر و لَّحَد اللَّحَدَ فأراد الرجل ان يضطجع في اللحد لينظر كيف هو؟ فقال له موسى: انا اضطجع فيه، فاضطجع موسى فرأى مكانه من الجنة، أو قال:منزله من الجنة، فقال:يارب أقبضني اليك فقبض ملك الموت روحه ودفنه في القبر وسوى عليه التراب (الكليني:٧/ ٣٥). وعَنْ أَبِي عَبْدِ الله أَنَّ فِيهَا أَوْحَى الله عَزَّ وَجَلَّ إِلَى مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ مَا خَلَقْتُ خَلْقاً أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ عَبْدِيَ الْمُؤْمِن فَإِنِّي إِنَّمَا أَبْتَلِيهِ لِمَا هُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأُعَافِيهِ لِمَا هُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَزْوِي عَنْهُ مَا هُوَ شَرٌّ لَهُ لِمَا هُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنَا أَعْلَمُ بِهَا يَصْلُحُ عَلَيْهِ عَبْدِي فَلْيَصْبِرْ عَلَى بَلائِي وَلْيَشْكُرْ.

عَلَى جَمَل أَهْرَ خِطَامُهُ مِنْ لِيفٍ عَلَيْهِ عَبَاءَتَانِ قَطَوَانِيَّتَانِ وَهُوَ يَقُولُ لَبَّيْكَ يَا كَرِيمُ لَبَّيْكَ قَالَ وَمَرَّ يُونُسُ بْنُ مَتَّى بِصِفَاحِ الرَّوْحَاءِ وَهُوَ يَقُولُ لَبَّيْكَ كَشَّافَ الْكُرَبِ الْعِظَام لَبَّيْكَ قَالَ وَمَرَّ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ بِصِفَاحِ الرَّوْحَاءِ وَهُوَ يَقُولُ لَبَّيْكَ عَبْدُكَ ابْنُ أَمَتِكَ لَبَّيْكَ وَمَرَّ مُحَمَّدٌ ﷺ بِصِفَاحِ الرَّوْحَاءِ وَهُوَ يَقُولُ لَبَيْكَ ذَا المُعَارِجِ لَبَيْكَ. وعَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ قَالَ سَأَلَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْقَدَرِ فَقَالَ يَابْنَ رَسُولِ الله أَخْبِرْنِي عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ وَلله عَلَى النَّاس حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً أَلَيْسَ قَدْ جَعَلَ الله لَمُّمُ الاسْتِطَاعَة فَقَالَ وَيُحَكَ إِنَّهَا يَعْنِي بِالاسْتِطَاعَةِ الزَّادَ وَالرَّاحِلَةَ لَيْسَ اسْتِطَاعَةَ الْبَدَنِ فَقَالَ الرَّجُلُ أَفَلَيْسَ إِذَا كَانَ الزَّادُ وَالرَّاحِلَةُ فَهُو مُسْتَطِيعٌ لِلْحَجِّ فإِنَّ الله عز وجل يخفي ولادته ويغيب شخصه لئلا يكون في عنقه بيعة إذا خرج ذلك التاسع من ولد اخي الحسين ابن سيدة الإِماء يطيل الله عمره في غيبته ثم يظهره بقدرته في صورة شاب دون اربعين سنة ذلك ليعلم أنَّ الله على كل شيء قدير «. ومما جاء فيه عن الحسين بن علي بن أبي طالب اللي الما رواه الصادق عن آبائه عن الحسين الملا قال في التاسع من ولدي سنة من يوسف وسنة من موسى بن عمران اللي وهو قائمُنا أهلَ البيت يصلح الله امره في ليلة واحدة وعن الحسين اللي قال في القائم منا سنن من الانبياء سنة من نوح وسنة من ابراهيم وسنة من موسى وسنة من عيسي وسنة من ايوب وسنة من محمد ﷺ (http://www.yasoob.com). عن محمد بن على، عن أبيه على بن الحسين، عن أبيه الحسين بن على إلله، قال: (لما خلق الله عزوجل موسى بن عمران كلُّمه على طور سيناء، ثم اطلع على الارض اطلاعة فخلق من نور وجهه العقيق، ثم قال: آليت بنفسي على نفسي ألا اعذب كف لابسه - إذا تولى علياً -بالنار) (الطبرسي: ٨/ ٦٢). عن أبي عبد الله الله قال: قال رسول الله على في حديث مَجْيءُ إبليس إلى موسى بن عمران، فقال له موسى:فأخبرني بالذنب الذي إذا أذنبه ابن آدم استحوذت عليه. قال إذا أعجبته نفسه، واستكثر عمله، وصغر في عينيه ذنبه. ومثله مع زيادة فيه. وتمامه في البحار. علل الشرائع:في الحديث القدسي، المروي عن رسول الله

قال تعالى: وإنَّ من عبادي المؤمن لمن يريد الباب من العبادة فأكفه عنه، لئلا يدخله بن عمران الله رجلان في الحبس فاخرجا، فأما أحدهما فسمن وغلظ وأما الآخر فنحل وصار مثل الهدبة فقال موسى بن عمر ان الله للمسمن: ما الذي أرى بك من حسن الحال في بدنك ؟ قال:حسن الظن بالله، وقال للآخر:ما الذي أرى بك من سوء الحال في بدنك ؟ قال: الخوف من الله، ، فقال الحبر: إنْ شئتم فاضربوني أو فاقتلوني أو قرروني، فاني أجد في التوراة أنه من قتل ذرية نبي لا يزال مغلوباً أبداً ما بقي، فإذا مات يصليه الله نار جهنم. شامى يطلب عترة الرسول على جارية له:عن حفص ابن غياث النخعى القاضي، عن أبي عبد الله الله الله قال: جاء إبليس إلى موسى بن عمران الله وهو يناجى ربه، فقال له ملك من الملائكة:ما ترجو منه وهو على هذه الحال يناجى ربه ؟ فقال:أرجو منه ما رجوت من أبيه آدم وهو في الجنة. وكان فيها ناجاه أن قال له: يا موسى لا أقبل الصلاة إلاّ لمن تواضع لعظمتي، وألزم قلبه خوفي، وقطع نهاره بذكري، ولم يبت مصراً على الخطيئة، وعرف حق أوليائي وأحبائي. فقال: يا رب تعنى بأحبائك وأوليائك إبراهيم وإسحاق ويعقوب، فقال:هم كذلك يا موسى، إلا أني أردت مَنْ مِنْ أجلِهِ خلقت آدم وحواء ومَنْ مِنْ أجله خلقت الجنة والنار. فقال موسى:ومن هو يا رب ؟ فقال:محمد أحمد شققت اسمه من اسمى لأني أنا المحمود. فقال موسى: يارب أجعلني من أمته.

أنصبه للحساب إلا هلك(العاملي:٣٦/ ٢١).وخلاصة القول من بطأ به عمله لم يسرع به نسبه :عن أبي عبد الله اللي قال:أوحي الله إلى موسى بن عمر ان اللي أتدري يا موسى لم انتجبتك من خلقي واصطفيتك لكلامي ؟ فقال: لا يارب، فأوحى الله إليه: أني اطلعت إلى الأرض فلم أجد عليها أشد تواضعاً لى منك، فخر موسى ساجداً وعفر خديه في التراب تذللاً منه لربه.، اللهم احشرنا في زمرة سيدنا الإمام الحسين وأحبابه... اللهم آمين .

#### خاتمة :

بعد هذه الجولة في رحاب سمات وصفات الإمام الحسين الله وما جاء على لسانه من مرويات عن نبي الله موسى الله نستطيع أن نلخص أهم النتائج التي توصلنا إليها ، وهي على النحو الآتي:-

- ١. ظهر لنا من دراسة حياته وآثاره فهو مدرسة الشرع والأدب واللغة لقد كان من الأئمة البارزين في الرواية والدراية وعلوم اللغة وله ملكة لغوية تُؤثَّرُ في المتلقى، إن نشأته الأولى في بيت النبوة كانت عاملاً أساسياً ورافداً مهماً لبناء شخصيته ، ليظهر بعلمه وخلقه وسمته النبوي وليُعلِّم الطلاب والسائلين لقد كان عالمًا وإماماً كبيراً وله آراعٌ متميزة في التوجيهات الإدارية والتربوية .
- ٢. إن الألفاظ والعبارات والآراء التي أطلقها الإمام وجدناها مشحونة بألوان من الحكم والمواعظ والتوجيهات ، وجدنا الإمام قد اجتمعت فيه من الخصال ما تفرقت في غيره من العلماء.
- ٣. تُعدُّ شخصية الإمام الحسين الله إحدى الشخصيات المهمة والفريدة والفاعلة على المستوى البشري، ولها من الأهمية ما يدعو إلى الاعتناء بكافة الجوانب المتعلقة بها على

الدوام.من جانب الدراسات الشرعية المتعلقة بشخصيته أو تسخيرها للدراسات التربوية، والعلمية والنفسية واللغوية. ليَعدُّ تطويراً مستمرا في جميع جوانب المعرفة الإنسانية •

- ٤.إن الإمام والله كان موسوعياً في تدبر آياتِ القرآن الكريم في حكمه ومارُوي عن موسى وليل متفرداً في استنباطاته وفهمه له، وقد حباه الله سبحانه وتعالى بعمق في النظرة البيانية البلاغية والدلالية في القرآن الكريم، مما يجعله مقدماً على غيره من المبرزين في هذا الباب. وكذلك نجده من جانب آخر يهتم بالتأديب التربوي لتصبح ضرورة شرعية في واقعنا المعاصر حتى تتحقق الأهداف التربوية. ويبدو أن من نافلة القول، التأكيد على المكانة الرفيعة التي حظي بها الإمام الحسين والله وثناء العلماء عليه شرقًا وغربًا، وفي اغلب العلوم الشرعية لقد كان الإمام صاحب رواية ودراية بالحديث النبوي الشريف وله مسند في ذلك.
- ٥. تمكنت الدراسة من سرد الروايات التي وقف عندها الإمام الحسين، وكشفت الدراسة عن جهوده في هذا الميدان وغيره.
- آراؤُهُ ومن ذلك كلّه نستطيع القول إنّ الإمام ضرب أروع الأمثلة في الاستدلال على آراؤُهُ من النقل والعقل والقياس. فهم واستنبط الإمام في تكريم الإسلام لحقوق الرعية أوهو يبن الحقوق الدينية والعلمية والاجتهاعية لهم ، وعنايته بهذه الجوانب إسهام في بناء الأسرة وحل جميع المشاكل المعاصرة والمتعلقة بالفرد والمجتمع.
- ٧. خلاصة القول إِنَّ ثقافته الفكرية تمتاز بغزارة المعلومات، ويعتز بتاريخه الأبناء والآباء والأجداد، لقد كان ابن البتول فقيهاً غاص في معرفة حقائق النفوس البشرية، وله منهجٌ تربويٌ متكامل، ومَنْ تَّحرَى آثارهُ كلها يجده اتصف ﴿ بصفات الدعاة الربانيين المخلصين؛ من الصدق، والإخلاص، والدعوة على بصيرة، والصبر، والرحمة، والعفو، والعزيمة، والتواضع، والإرادة القوية التي تشمل قوة العزيمة، والهمة العالية، والنظام

والدقة، والزهد، والورع، والاستقامة...وفي نهاية المطاف يوصي الباحثان أن تُدّرس شخصية الإمام الحسين الملامن غير الدرس والجهة التي نظرنا فيها كأن تدرس عنده العلوم البلاغية وتوجيه القراءات القرآنية عنده - وأن يختص بتفسير الآيات التي وقف عندها .لأنه أثرى المكتبة العربية بتراثه الفكرى المتنوع والحمدُ لله أولاً وآخراً والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

#### ثبت المصادر والمراجع

- القران الكريم
- ١. الأصطخري، ابو اسحاق ابراهيم بن محمد (ت:٤٦هـ/ ٩٥٧م)
- المسالك والمالك، تحقيق: محمد بن جابر عبد العال الحسيني، مراجعة: محمد شفيق غربال القاهرة ،١٩٦١.
  - ٢. ابن أنس، الإمام مالك (ت:١٧٩ هـ/ ٩٥٧م)
  - كتاب الموطأ، تونس، دار الغرب الاسلامي، ٢٠٠٩م.
    - ٣. الأنباري ، محمد بن القاسم (ت:٣٢٨ هـ / ٩٤٠ م)
- كلمات الإمام الحسين المليخ مصدر الكتاب: موقع يعسوب http://www.yasoob.com
  - ٤. أبن بابويه القمى، أبي الحسن على بن الحسين(ت: ٢٨١هـ/ ٩٨٩م)
- الإمامة والتبصرة من الحيرة ، تحقيق ونشر :مدرسة الإمام المهدي، قُـم ايران ، ١٩٦١م .
- كتاب الخصال، صححه وعلق عليه:على اكبر الغفاري، مؤسسة النشر الاسلامي، قُم، د، ت .
  - ٥.البرقي، أبي جعفر احمد بن محمد بن خالد (ت: ٢٧٤هـ/ ٨٨٧م)
    - كتاب المحاسن ، طهران، دار الكتب الإسلامية ، ١٣٧٠هـ .
      - ٦. الترمذي، محمد بن عيسي بن سورة بن موسي (ت:٢٧٩هـ/
- سنن الترمذي (الجامع الكبير)، تحقيق: بشار عواد معروف، الطبعة الاولى، تونس، دار



الغرب الاسلامي، ١٩٩٦م.

# ٧. الجوهري، ابي بكر احمد بن عبد العزيز البغدادي (ت:٣٢٣هـ/ ٩٣٤م)

- السقيفة وفدك، تقديد وجمع وتحقيق: محمد هادي الأميني، طهران، مكتبة نينوى، 1819هـ.

# ٨. ابن حبان، ابو حاتم محمد بن حبان بن احمد (ت: ٥٦٥هـ/ ٩٦٥م)

- صحيح ابن حبان، تحقيق: احمد شاكر، د،م، دار المعارف، ١٣٢٧هـ/ ١٩٥٢م.

٩. أبن أبي الحديد، عز الدين عبد الحميد بن هبة الله (ت: ٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م)

- شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد ابو الفضل ابراهيم، الطبعة الاولى، د، م ١٩٥٩م.

١٠. الحلي، نجم الدين ابي القاسم جعفر بن الحسن (ت:٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م)

- المعتبر في شرح المختصر، حققه وصححه عدد من الافاضل، قُم- ايران، مؤسسة سيد الشهداء، ١٩٨٥م.

# ١١. الحسيني، السيد شرف الدين على الاسترابادي(١٣٧٧هـ/١٩٥٧م)

- تأويل الآيات الطاهرة في فضائل العترة الطاهرة، الطبعة الاولى ، قم- ايران، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤٠٧هـ.

# ١٢. الحاكم النيسابوري، محمد بن عبدالله الضبي (ت ٥٠٠ هـ / ١٠١٤م)

- المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، الطبعة الثانية، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.

#### ۱۳. رضا، محمد رشید

- الحسن والحسين، د،م، مكتبة مشكاة الاسلامية، د، ت.

١٤. الطبرسي، ميرزا حسين النوري (ت: ١٣٢٠هـ/ ١٩٠٢م)

- مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، تحقيق ونشر:مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، د، م، د، ت.

١٥. الطبرسي، امين الدين ابو على الفضل بن الحسن (ت: ٤٨ ٥هـ/ ١١٥٥م)





- مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، تحقيق، مهدى هوشمند، الطبعة الأولى، الناشر:دار الحديث، د، م، د، ت.
  - اعلام الورى بأعلام الهدى، النجف، المكتبة الحيدرية، ١٩٧٠م.
  - ١٦. الطوسي، ابي جعفر محمد بن الحسن بن على (ت: ٢٠١٠م)
  - كتاب الامالي، تحقيق وتصحيح: بهراد الجعفري وعلى اكبر الغفاري، قم، ١٤٢١هـ.
    - ١٧. العروسي الحويزي، عبد على بن جمعة (ت:١١١٢هـ/ ١٧٠١م)
      - تفسير نور الثقلين، قم ، المطبعة العلمية ، ١٣٨٣ هـ/ ١٩٦٥م .
    - ١٨. العسكري، الإمام أبي محمد الحسن بن على الله (ت: ٢٦٠هـ/ ٨٧٤م)
- تفسير الإمام العسكري، تحقيق ونشر:مدرسة الإمام المهدي" عجل الله فرجه الشريف"، قم، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٤م.
  - ۱۹. العياشي، محمد بن مسعود (ت: ۳۲۰هـ/ ۹۳۲م)
  - تفسير العياشي، تحقيق وتصحيح وتعليق :السيد هاشم الرسولي، د،م ، ٢٠٢١م.
    - ٠٠. العاملي، ابو جعفر محمد بن الحسن حر (ت:٤٠١١هـ/ ١٦٩٢م)
- وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، طهران، المكتبة الاسلامية، ١٣٩٨ه/ ١٩٧٧م.
- الفصول المهمة في معرفة الأئمة، الطبعة الثالثة، قُم، منشورات مكتبة بصيرتي، ١٩٨٠م.
- ٢١.ابن عبد البر، الحافظ ابو عمر يوسف بن عبدالله النمري المعروف بـ (ت:٤٦٣هـ/ ١٠٧١م)
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: على محمد البجاوي، الطبعة الاولى، بيروت، دار الجيل،١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
  - ۲۲. القمى، محمد بن محمد رضا (ت:١١٢٥هـ/ ١٧١٣م)
  - تفسير كنز الدقائق، قم ايران، نشر: مجتبى العراقي، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.
  - ٢٣. القمي، أبي جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه (ت: ٣٨١هـ/ ٩٩١م)
    - معانى الأخبار، الناشر : د، م ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، د، ت .



- علل الشرائع، قم- ايران، ١٤٢٥هـ.
- كتاب ثواب الاعمال وعقاب الاعمال، تقديم: السيد محمد مهدي السيد حسن، الناشر: د، م، دار المعرفة للطباعة والنشر، د، ت.
  - ٢٤. القرشي، الشيخ باقر شريف
  - كتاب حياة الإمام الرضاطيي، د، م ، ١٣٧٢هـ .
  - ٢٥. ابن كرامة، شرف الاسلام بن سعيد المحسن (ت: ٤٩٤هـ/
- تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبين، تحقيق: تحسين آل شبيب، طهران، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
  - ٢٦. ابن اعثم الكوفي ، ابو محمد احمد (ت: ٣١٤هـ / ٩٢٦ م)
- الفتوح ، تحقيق: محمد عبد المنعم، الطبعة الاولى، الهند، مطبعة دار المعارف العثمانية، ١٩٧٥
  - ٢٧. ابن كثير، اسماعيل بن عمر أبو الفداء (ت:٧٤٧هـ/ ١٣٤٦م)
- البداية والنهاية، تحقيق:عبدالله بن عبد العزيز التركي، الطبعة الاولى، الرياض، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.
  - ۲۸.الكليني، محمد بن يعقوب (ت: ٣٢٩هـ/ ٩٤١م)
- كتاب الكافي، تحقيق وتصحيح وتعليق: علي اكبر الغفاري، الطبعة الخامسة، قم، ١٣٦٣ هـ. ٢٩ لو بون ، غوستاف .
- حضارة العرب ، ، نقله إلى العربية :عادل زعيتر ، الطبعة الرابعة ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ، القاهرة ، ١٩٦٤م .
  - لجنة الحديث في معهد تحقيقات باقر العلوم الملير
  - موسوعة كلمات الإمام الحسين المين الطبعة الثالثة، د،م ، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.
    - ٠٣. ابن ماجة، ابو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (٢٧٣هـ/ ٢٨٨م)
- سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، القاهرة، دار احياء الكتب العربية، ٩٠٠ م



٣١.ماهر ، سعاد .

نشأة المدن وتطورها ، مطبعة الارشاد ، بغداد ، ۱۹۷۷ م .

٣٢. الإمام مسلم، مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت: ٢٦١هـ/ ٥٨٧٥)

- صحيح مسلم، تحقيق:نظر بن محمد الفاريابي ابو قتيبة، الطبعة الأولى، د، م، دار طيبة، ٧٢٤١هـ/٢٠٠٦م.

٣٣. - المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي ١١١١هـ

- بحار الانوار الجامعة لدرر أخبار الائمة الأطهار، تحقيق: محمد الباقر البهبودي، الطبعة الثانية، د،م، وزارة الارشاد الاسلامي ، ١٤٠٣ هـ/ ١٩٨٣م.

٣٤. المازندراني، مولى محمد صالح (ت:١٣٥٨ هـ/ ١٩٣٩م)

- شرح اصول الكافي، طهران ، المكتبة الإسلامية، ١٩٩٢م.

٣٥. - الشيخ المفيد، ابو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان (ت:١٣ ٤ هـ/ ١٣٢ م)

- كتاب الاختصاص، تحقيق: على اكبر الغفاري ومحمود الزرندي، د، م، ١٩٩٣م.

٣٦. نظام الدين، عبد الحميد

- مفهوم الفقه الاسلامي وتطوره واصالته ومصادره العقلية والنقلية ، الطبعة الأولى ، بىروت ،١٩٨٤م.

٣٧. - النجفي، هادي

- الف حديث في المؤمن، الطبعة الاولى، النجف، مؤسسة النشر الاسلامي،١٤١٦هـ.

٣٨. - الهادي ، كاشف الغطا .

- مستدرك نهج البلاغة ، الطبعة الثانية، دار الاندلس للطباعة والنشر والتوزيع ، المملكة المغربية ، ١٩٨٠م.



# المنطلقات القيادية لنهضة الإمام الحسين الله على وفق النص القرآني

أ. د. وجدان صالح عباس كلية الأداب حامعة الكوفة

wijdan.alfatlawi@uokufa.edu.iq

يتناول البحث الموسوم بـ (المنطلقات القيادية لنهضة الإمام الحسين على وفق النص القرآني)

أقسام القيادة في نهضة الإمام الحسين الله على وفق النص القرآني فقد تحدثت في التمهيد عن لفظة (قاد) لغة واصطلاحا. فالأمة بها حاجة إلى قيادة حكيمة وحكومة عادلة توفر للناس أجواء العدالة.

أما المبحث الأول فقد وسمته بـ(القيادة في القرآن) وتمثلها في الإمام الحسين الله وبينت فيه أنواع القيادات والآيات التي تناولت ذلك.

أما المبحث الثاني فقد كان عنوانه (مؤهلات الإمام الحسين الله القيادية ومصادرها) وهي العصمة والكفاءة العلمية والإلهام والأخلاق العالية والشجاعة والصمود والعبادة.

الكلمات المفتاحية :منطلق القيادة ،الامام الحسين ،النص وفق القران



# Leadership Principles for the Revival of Imam Hussein (peace be upon him) According to the Quranic Text

Dr. Wijdan Saleh Abbas / Head of the Arabic Language Department at the College of Arts, University of Kufa

#### **Abstract**

The research tagged with (the leadership premises of the renaissance of Imam Hussein, peace be upon him, according to the Qur'anic text) deals with

Sections of leadership in the revival of Imam Hussein, peace be upon him, according to the Qur'anic text. The preamble spoke of the word "led" in language and idiomatically. The nation needs wise leadership and a just government that provides people with an atmosphere of justice. Leaders such as right leadership and invalid leadership and the verses that dealt with that.

As for the first topic, I described it as leadership in the Qur'an and represented it in Imam Al-Hussein, peace be upon him, and showed through it the types of leadership, such as right leadership and false leadership, and the verses that dealt with that.

As for the second topic, which was entitled (Imam Al-Hussein, peace be upon him, leadership qualifications and their sources), which is infallibility, scientific competence, inspiration, high morals, courage, steadfastness and worship.

And praise be to God, Lord of the worlds. And prayers be upon Muhammad and the God of the good and pure

Keywords: Leadership principles, Imam Hussein, Quranic-based text.



#### المقدمة:

الحمد لله الذي جعل من ألبابنا بصائر تقودنا إلى معرفته ومعارف ترشدنا إلى الإقرار بربوبيته ليخرجنا من الظلمات إلى النور برحمته والصلاة والسلام على رسوله الأمين وخاتم النبيين وعلى آله الطيبين الطاهرين.

إن من نعم الله على عباده هدايتهم ومن فضله توجيههم ومن محبته لهم تعريفهم بأمور دينهم ودنياهم فضلا عن هذا محبتهم لآل بيت نبيه فهم سفن النجاة ودعاة الهدى وسبيل الله الصحيحة وعروته الوثقى.

#### التمهيد

#### المنطلقات القيادية لنهضة الإمام الحسبن الللا

#### لغة:

الطفل الذي يولد في بيئة دينية محافظة حينها يفتح عينيه وينشق سمعه ويتفتق إحساسه يلاحظ العديد من مظاهر التقديس والولاء لأئمة أهل البيت الله من أهله ومجتمعه.

فالأب عندما يذكر اسم إمام منهم يردفه بعبارات الثناء والتمجيد ووالدته كذلك إذ إن في أي مشكلة أو صعوبة تمر عليها أو على أسرتها تهرع بالتوسل إلى أحد الأئمة الأطهار بل يتعدى الأمر ذلك ففي مناسبات عديدة يلاحظ هذا الطفل انقلابًا شاملًا وتغييرًا كاملًا في حياة الناس من أقرانه في المذهب أو المذاهب الأخرى ولاسيها أوقات العزاء ومراسم عاشوراء.

**€**><-->-

قعدا) (الكليني، ج١،ص٥٨) سوف نتناول المنطلقات القيادية للإمام الحسين الله في ثورته ونهضته المباركة ضد الظلم والطغيان وكيف كانت هذه القيادة مشحونة ومرسومة بالعناية الإلهية والنص المقدس.

فأهم شيء تحتاجه الأمة هو وجود قيادة حكيمة وحكومة عادلة توفر للناس أجواء العدالة والأمن والحرية وتسير بالمجتمع في طريق التقدم والازدهار ( أئمة أهل البيت رسالة واجتهاد، ٢٧)

فإذا ما ابتليت الأمة بقيادة غير حكيمة ومنحرفة وحكومة ظالمة فإن مصيرها يتحول إلى جحيم وظلم مستمر ولابد حينئذ للقائد من التحرك وعدم الوقوف مكتوف الأيدي ضد هذه القيادة المنحرفة في المجتمع ولاشك أن أهم منعطف تأريخي عاشته الأمة الإسلامية خاصة هو تولي يزيد بن معاوية دفة الحكم الإسلامي ومن قبله معاوية وجرت أحداث ومواقف مؤلمة مثلها يخبر بها التاريخ في طياته العريضة. فها حدث فيها بعد لهو دليل كافٍ على أهمية قيادة الإمام الحسين الملي لهذه الأمة التي أراد الأعداء الانقضاض عليها والقضاء على الدين الحنيف.

والقيادة مفردة من مفردات الحياة ومفهوم اجتماعي وأممي كثيرًا ما نسمع به ونقرأ عنه في الكتب والمضان.

وهو مصطلح داخل في إشكالات تأويلية عقدية وسياسية وآيدلوجية وتعرض لقراءات مختلفة من مدارس الفكر البشري بل استشرى هذا الاختلاف في المجتمع فنجد طائفة من الناس يفهمون هذه المفردة فها ساذجًا بسيطًا وأخرى تفهمه على وفق معطيات حياتية وثقافية وفكرية متقدمة بل ذهب بعضهم إلى تقديس هذه المفردة دون مراعاة أية خصوصية أو ضوابط أو شروط فيمن تنطبق عليه هذه المفردة (القيادة في نهج الأنبياء:٣)

وينبغي الالتفات إلى أن القيادة هي نوع من العقيدة الآيدولوجية والقيادة قبل ذلك مهمة إنسانية ذات سهات ومزايا خاصة تناولها الباحثون كثيرًا في تخصصات متعددة وما ذلك إلا لأهميتها سواء على مستوى الدراسات النفسية أو الإدارية.

والقيادة لغة: (قاد الدابة يقودها قودًا وقيادًا وقيادة ... أخذ برسنها ومشى بها خلفه) (الطراز مادة (قاد))ويتضح من هذا المعنى المعجمي أربعة أشياء: قائد ومقود وواسطة للقيادة وسير على نحو التابع والمتبوع منه تتفرع المعاني الأخرى.

أما في الاصطلاح فهي الإرادة ثم العمل وإثارة رغبة العمل في نفوس الآخرين وتوزيع الجهود والمسؤوليات لتحقيق الأهداف وقبل ذلك هي إعهام الانضباط عن رغبة لا عن خوف والاهتهام بالمصلحة العامة قبل الخاصة والمحافظة على تماسك الوحدة بين أبناء الشعب في الشدائد والملهات (لكوراني،٥٥)

وعليه فإن القيادة هي السبق والتقدم لارتياد الأفضل ويمكن تعريفها من وجهة نظرنا القاصرة بأنها القدرة على التأثير في الآخرين وتوجيه سلوكهم لتحقيق أهداف مشتركة تضمن المصلحة العامة.

ومصطلح القيادة لم يرد بلفظه ولا بأصله في القرآن الكريم لكن على مستوى المعنى نجد آيات عديدة تتعلق بمعنى القيادة وما يرتبط بها من قبيل لفظة الإمامة ومشتقاتها ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إماما ﴾ (الفرقان: ٧٤) وكلمة الحكم ومشتقاتها ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا بَنِيَ إِسْرُءِيلَ لُكِتُبَ وَلُحُكُم وَلُنَّبُوّةَ ﴾ (الجاثية: ١٦) ولفظة الخلافة ﴿يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ ﴾ (ص٢٦). وكذلك لفظة (أسوة) التي وردت في موطنين: أولها للرسول ﴿ : ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهُ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ وردت في موطنين: أولها للرسول ﴿ : ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهُ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾

(الأحزاب: ٢١) وثانيهما لنبي الله إبراهيم للله وأتباعه ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ ﴾ (الممتحنة: ٦) وهذه الألفاظ والمصطلحات منطبقة على شخص الإمام الحسين للله متوافرة فيه.

# المبحث الأول

## القيادة في القرآن وتمثلها في الإمام الحسين اللي

رب سائل يسأل: هل ترك الإسلام ورسوله هذه الأمة في مهب الريح دون قيادة وإدارة؟ وهل يجوز لنا القول بأن الإسلام وهو صاحب المبدأ الشامل والفكر الثاقب يتغافل عن هذا الأمر؟ وهل يعقل أن رسول الله كان غافلا عن حدوث هذا الواقع المرير أو لم يكن مهتما بمستقبل الأمة والرسالة (حاشاه من ذلك)؟

وللإجابة عن هذه التساؤلات نقول: قدم الإسلام البديل ورسخ الرسول في ذلك ووضع الضمانات الكافية لحماية الرسالة ولسلامة الأمة من قبيل الأحاديث العديدة التي أخبر بها النبي بما يحدث للأمة بعد وفاته (بن حنبل ٤٨٩: ٣ و البخاري) وعمل كذلك منذ بدء دعوته بتخطيط إلهي على إعداد خليفته لقيادة هذه الأمة ولسد الفراغ بعد غيابه (رسالة وجهاد ٢٦٠٠)

#### أنواع القيادة

ا. قيادة حق: تكون للهداية والرشاد كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ (الأنبياء:٧٧) وفي موضع آخر قال سبحانه عز وجل ﴿ وجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لِمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (السجدة: ٢٤) . فهذه قيادة رحمانية ربانية اختارها الله لقيادة البشر وتدعو إلى إصلاح الدنيا والجنة في الآخرة وخير من يمثلها في الواقع الفعلي محمد وآل

بيته الأطهار ومنهم الإمام الحسين لللله.

تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إلى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴾ (القصص: ١٤)
 تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إلى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴾ (القصص: ١٤)
 ويجب محاربتها وقتالها بنص القرآن نفسه ﴿ وَإِنْ نَكَثُوا أَيُّا اَهُمُ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ ﴾ (التوبة: ١٢) وأجدر من يمثلها في الواقع أعداء أهل البيت ومن يدعون إلى الفساد في الأرض.

إن اختيار الأفراد لقيادة الأمة بالشروط والصفات اللازمة يتبع دوما المسؤولية التي توكل إليهم لأن لكل نوع من المسؤوليات شروطًا وصفات خاصة .ومن المتعارف لدينا إن المسؤوليات كلما عظمت وكبرت كانت شروطها أشد وأصعب وفي الحقيقية إن أصل انتخاب الأصلح يُعد من أهم الأصول في عملية التعيين ولكن الأصل أسيء استعماله لهذا لم يعد ممكنا تطبيقه عند تسلم غير الكفوء له.

وهنالك معايير قرآنية لاختيار هذا القائد ففي ثلاث سور من القرآن أشير إلى الضوابط والمعايير وهي:

ا. في سورة البقرة إذ جرى فيها الحديث عن قصة طالوت وجالوت وانتخاب طالوت قائدًا لبني إسرائيل في ذلك الزمان (اشموئيل) لمحاربة السلطان الجائر موضحا فيه خاصتين لانتخابه ﴿إِنَّ اللهَّ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالجِّسْمِ وَاللهٌ يَوْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَالله وَالحِسْم فالله وَالجِسم فمن يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَالله والجسم فمن الواضح إن القدرة الجسمانية والفكرية شرطان أساسان في جهاد الأعداء.

٢. في سورة يوسف عندما قدم يوسف عرضا للملك بتحمل مسؤولية خزائن مصر ﴿قَالَ اجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَائِن الْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (يوسف:٥٥) فالأمانة شرط في



الاختيار للقيادة فضلا عن العلم.

٣. في سورة القصص في قصة نبي الله موسى وابنة نبي الله شعيب الله ﴿ يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ (القصص:٢٦) إذ القوة شرط فضلا عن الأمانة لذا اقترحت ابنة شعيب اللي استئجار موسى الله ليكون مديرا لأموال الأسرة وممتلكاتها (الإدارة والقيادة ١٣٦. ١٣٧). وإذا ما زدنا بقية الضوابط والمعايس التي توضع في اختيار القائد من قبيل الإيمان بالهدف والعلم والقدرة والأمانة والإصلاح والصدق وحسن السابقة والوراثة الصالحة وسعة الصدر والتجربة والخبرة والشجاعة والحزم والعدالة والمقبولية والتزام الأصول والضوابط فنجد كل هذه المعايير تتحقق في شخصية الإمام الحسين الله الم

فالإمام مؤهل لهذا المنصب الخطير والمسؤولية الضخمة التي تتوقف عليها حياة الأمة الإسلامية ومصبر الرسالة.

ولاشك أن البعد الأسرى أحد أهم أبعاد شخصية الإنسان فالأسرة التي عمل الرسول على إيجادها وتقديمها إلى العالم لتكون النموذجية التي يريدها الإسلام وهي أسرة النبي على وتتألف من الرسول والإمام على والسيدة فاطمة والحسن والحسين إذ قال تعالى: ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٣٣) وهناك كوكبة عديدة من الأحاديث التي نطق بها نبي الأمة الله أبرزت ملامح شخصية الحسين الملي وحددت أبعاد مكانته في الإسلام وتضافرت تلك النصوص وتواترت إذ قام الرسول بدوره في تربية سبطه وريحانته فأفاض عليه من مكر ماته وأخلاقه وغذاه بقيمه ومثله ليكون صورة له فلقد انطوت نهضة الإمام الحسين الله على روح النضال والعزة والكرامة ومصداق ذلك قوله: ( ألا وإن الدعى ابن الدعى قد ركز بين اثنتين: بين السلة والذلة وهيهات منا الذلة يأبي الله لنا ذلك ورسوله) وقوله أيضًا: (والله

لا أعطيهم بيدي إعطاء الذليل ولا أقر إقرار العبيد) فقد حرص الإمام الحسين الله منذ البدء ومنذ أن خطب في مدينة جده رسول الله الله الله الله ومنذ أن خطب في مدينة جده رسول الله الله وقرابة.

وقد تجلت نهضة الإمام الحسين على بالقرآن واهتمامه له في جانبين رئيسين هما ( مجلة سبيل ثورة الامام الحسين الثورة القرآنية ٣٢-٣٣):

١. البعد اللفظي: إذ تكثر الآيات القرآنية على لسان الإمام الحسين الله.

٢. البعد العملي: وهو يتضح من المواقف والخطب التي ألقاها الإمام على الناس.

وسوف نوضح مدى الارتباط بين نهضة الإمام الحسين وقيادته وبين القرآن الكريم فالبعد الأول (اللفظي) قد ذكره المؤرخون وتواترت به الروايات (المقرم)

منذ مسيره من المدينة حتى وصوله إلى كربلاء ومصرعه فيها ثم نقل رأسه إلى الشام إذ إن الإمام الله في أثناء خروجه من المدينة متوجها نحو مكة كان يتلو قوله تعالى: ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (القصص: ٢١) فقد بين سلام الله عليه أن أمره كأمر الأنبياء الذين خرجوا من قبله فكان خروجه كخروج موسى الله وكيف لا وهو وراث الأنبياء (السلام عليك يا وراث موسى كليم الله).

ودخل مكة وهو يتلو قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّي أَن يَهُدِينِي سَوَاءَ السّبيلِ ﴾القصص: ٢٢) إذ سار الإمام الحسين بالجادة الرئيسة والطريق العام فقال له أصحابه وأهل بيته: لو تنكبت عن الطريق مثلها فعل ابن الزبير كيلا يلحقك الطلب فقال: لا والله لا أفارقه حتى يقضي الله ماهو قاض. وحين وصل الثعلبية سُئل عن قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإمامهِمْ ﴾ (الاسراء: ٧١) فقال: إمام دعا إلى المحدى فأجابوا إليها هؤلاء في الجنة وهؤلاء في النار وهو قوله تعالى: إليه وإمام دعا إلى الضلالة فأجابوا إليها هؤلاء في الجنة وهؤلاء في النار وهو قوله تعالى:

﴿ فَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (الشورى: ٧) فالإمام لم يشغله مسيره إلى العراق عن تفسير آيات الله سبحانه عز وجلّ.

وكذلك قرأ قوله تعالى : ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِى عَمَلِى وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيُّونَ عِمّاً أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِى ءً ممّاً تَعْمَلُونَ ﴾ (يونس: ١٤) فهذه مقارنة بينه وبين جده رسول الله على فالإمام لم يكن خروجه بالثورة لمفارقة الأمة وتفريقها بل الإصلاح والإرشاد وتلا هذه الآية حين أبلغه أهل المدينة برسالة يزيد له بالتهديد والوعيد. وعندما طلب منه بعض الأصحاب والأهل تغير وجهة سفره إلى العراق لأنهم لا أمان لهم أهل غدر ونفاق قرأ الأصحاب والأهل تغير وجهة سفره إلى العراق لأنهم لا أمان لهم أهل غدر ونفاق قرأ تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَإِنَّهَا تُوفَوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ آل (عمران: ١٨٥) وعندما سار بالركب والأهل تلا قوله تعالى : ﴿ أَيْنَهَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ المُوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّ شَيَدَةٍ ﴾ (النساء: ٧٨).

وفي يوم عاشوراء قرأ الإمام قوله تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي هَمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي هَمُ لِيَزْدَادُوا إِنْمًا وَهَمْ عَذَابٌ مُهِينٌ \* مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَٰكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهَ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (آل عمران مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهَ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (آل عمران ١٧٨٠ ـ ١٧٨) وكان الإمام الحسين للله يودع أصحابه عندما يريدون التقدم للقتال بقوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُومَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴾ (الأحزاب : ٣٣) وفي تعالى: ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُومَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴾ (الأحزاب : ٣٣) وفي أثناء المعركة تلا الإمام الحسين للله هذه الآيات ﴿ إِنَّ وَلِيِّيَ اللَّهُ الَّذِي نَزَّ لَ الكِتابَ وَهُو يَتَوَلِّ لَلْ الْعَرَافِ وَاللَّهُ الَّذِي نَزَّ لَ الكِتابَ وَهُو يَتَوَلِّ لِللهَ الْعَرَافِ (الأعراف : ١٩٦) و ﴿ إِنِّ عُذْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّ لاَ يُؤْمِنُ الطَّالِينَ ﴾ (الأعراف: ١٩٤) و ﴿ إِنِّ عُذْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّ لاَ يُؤْمِنُ الطَّالِينَ ﴾ (عافر: ٤٤).

وفي دعاء الإمام الحسين ﴿ بعد مقتل ولده على الأكبر تلا قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآل عمران عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ

وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (آل عمران:٣٣.٣) زد على ذلك أنه قرأ القرآن بعد استشهاده وحمل رأسه الشريف على الرمح إذ روى زيد بن أرقم أن الراس المبارك كان يقرأ: ﴿أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَبًا ﴾ (الكهف:٩) وعندما وضع الرأس الشريف في موضع الصيارفة قرأ: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحُقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ (الكهف:١٣) وعندما وضع الرأس على شجرة واجتمع منه الرأس ينظرون إلى النور الساطع منه تلا قوله تعالى: ﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (الشعراء:٢٧) ونقل سلمة بن كهيل أنه سمع الرأس الشريف يقرأ: ﴿فَسَيَكْفِيكَهُمُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (البقرة:١٣٧).

فالذي يلحظ من البعد الأول يجد أن الإمام الحسين الله كان عدل القرآن يعمل به و لا يفارقه برهة كيف لا وهو من أهل بيت زقوا العلم زقا؟

أما إذا ما انتقلنا إلى البعد الثاني (العلمي) فنجد أن الإمام الله هو عدل القرآن وترجمانه وتجسيد حي لروحه ومثال لكل ما دعا إليه من أخلاق وبرّ وإحسان فأول كلمات نطق بها الإمام الله ورفعت شعارا لنهضته المباركة على الحكم الظالم الغاشم: (إنّا أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة بنا فتح الله وبنا يختم ويزيد رجل شارب الخمور وقاتل النفس المحرمة معلن بالفسق ومثلي لا يبايع مثله).

وحين وصلته كتب الكوفيين قال: (ولعمري ما الإمام إلا العامل بالكتاب والآخذ بالقسط والدائن بالحق والحابس لنفسه على ذات الله) وعندما نزل كربلاء مع أصحابه كان أول شيء ردده (إلا ترون إلى الحق لا يعمل به وإلى الباطل لا يتناهى عنه؟ ليرغب المؤمن في لقاء الله فإني لا أرى الموت إلا سعادة والعيش مع الظالمين إلا برما) وفي ليله شهادته قال الإمام لأصحابه: (أثني على الله أحسن الثناء وأحمده على السراء والضراء اللهم إني أحمدك على أن أكرمتنا بالنبوة وعلمتنا القرآن وفقهتنا في الدين وجعلت لنا



أسماعا وأبصارا وأفئدة ولم تجعلنا من المشركين).

وتبقى كلمته الخالدة على مر العصور: (لا أفلح قوم اشتروا مرضاة المخلوق بسخط الخالق).

يتبين من ذلك كله مدى الترابط والتاسك ما بين قيادة الإمام الحسين الله والنص القرآني الملفوظ به أو المطبق في العمل فقد كان الإمام يرفق حتى بالعدو لأنه ينظر إليه نظرة قرآنية إنسانية فقد بكى الإمام الحسين الله على هؤلاء الذين سيدخلون النار بقتله فأي مصداق قرآني أعظم من الرحمة والرأفة بأشد أعدائه؟

وبهذا تكون الشروط العامة للقيادة المستوحاة من النص القرآني موجودة ومتحققة في الإمام الحسين الله نذكرها على إيجازوهي (ألأفكار الإبداعية ٣٠ والوعي بالذات ١٢ والذكاء الأخلاقي ١٨٠ ٨٨)

١.حسن القصد:أي:وجود غاية في خلق إلإنسان وسعيه في الأرض فالإنسان يعي أن أساس محاسبته بين يدي الخالق هو القصد لأن القصدية محرك للسعى نحو الخير والإصلاح ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إلا مَا سَعَى \* وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى \* ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاء الأَوْفَى ﴾ (النجم: ٣٩-٤١) وحسن القصد متوافر في الإمام الله.

٢.الشورى: لابد للقائد من المشورة مع مجموعته سواء أكبرت أم صغرت في أي اختيار أو مهمة تلاقيه بموجب قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (الشورى: ٣٨) وقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ (آل عمران: ٩٥١) والإمام الحسين كان يشاور أصحابه وأهل بيته فيها يريد فعله.

٣.التأمل الخلاق: القائد لا ينجح أبدا مالم تكن لديه نظرة ثاقبة في الأمور وتدبير مهام قيادته وقد نبه القرآن إلى ذلك ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ



اللهُ مِن شَيْءٍ ﴾ (إلأعراف: ١٨٥) و ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾ (الحشر: ٢) وغيرها من اللهُ عن شَيْءٍ ﴾ (الخطرة والتأمل موجودة في ذات الإمام الحسين اللهِ.

٤. المصداقية: يجب على القائد أن يكون موجها وداعيا إلى مخالفة الهوى وداعيا إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وعليه أن يبدأ أو لا بنفسه و يجعل منها قدوة لغيره. ونجد مصداق ذلك في قوله تعالى: ﴿كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (الصف:٣) و ﴿قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماما قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ (البقرة: ١٢٤) فالله حين بشر إبراهيم بالقيادة أرداها إبراهيم خالدة متواترة في بنيه من بعده فكان جواب رب العزة واضحا لا لبس فيه.

٥. الاستيعاب: على القائد أن يكون لينا حليها صبورا على الأذى متواضعا ونجد مصداق ذلك في قوله تعالى: ﴿فَبِهَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهَّ لِنتَ لَمُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمُمْ ﴾ (آل عمران: ١٥٩).

آ. القوة المادية والفكرية: إن القوة معيار أساس للتفاضل بين المتنافسين على القيادة فعندما يذكر القرآن حادثة بني إسرائيل وإطاعة طالوت والتجهز للقتال تحت قيادته بالاصطفاء الإلهي ﴿إِنَّ اللهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ﴾ (البقرة:٤٧٧) اعترض عليه بنو إسرائيل فكان الجواب: ﴿إِنَّ اللهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ ﴾ (البقرة:٤٧٧)إذ يلحظ في هذه الآية القوة في تجلياتها المادية (الجسم) وتجلياتها الفكرية (العلم).

٧. ومن يريد أن يطبق هذه الشروط على الإمام الحسين الله يجدها متوافرة فيه مجتمعة كلها في شخصه الكريم.



### المبحث الثاني

#### مؤهلات الإمام الحسين الله القيادية ومصادرها

لابد لكل قائد من مؤهلات وكفاءات عالية يمتلكها ليصبح في هذا الموضع وتجعله جديرا به ومن ثم ينصاع الأتباع لهذا القائد لأنه يمتلك مؤهلات غير موجودة لدى الآخرين فضلا عن الإيمان المطلق بهذا القائد بكون قيادته مسددة بتسديد إلهي في الواقع وهذه المؤهلات هي (ذكاء الاقناع ٣٥ وسيكولوجية التفكير والوعي بالذات ١٤٠):

١ - العصمة: وتعنى الالتزام الكامل لأحكام الدين وإصابة الحق دائها وعليه فالعصمة ضرورة لقيادته لأن المسؤول عن تبيين معالم الدين ونشر أحكامه وتطبيقه لابد أن يكون ملتزما لها أوّلا وإلا فكيف يثق المجتمع بقيادته؟! زد على ذلك أن من المفترض في القائد أن يكون قدوة لغيره وأقواله وأفعاله حجة على نفسه وعلى الناس على حد سواء إذ إن انحراف القائد سيؤدي إلى خطر عظيم وجسيم على الأمة سواء بالقول أو بالفعل وعليه فلا بد للقائد من أن يكون معصوما وقدوة للآخرين كي تطمئن له النفوس وتمنحه الثقة العالية. على أننا يجب أن ننبه إلى أن العصمة لا تعنى اختلافا تكوينيا فسيولو جيا بين الإمام الحسين اللي وسائر الناس إذ يكون الإمام اللي بطبيعته التكوينية مجبورا على طاعة الله وغير قادر على المعصية والخطأ بل تعنى بلوغ الإمام الملا درجة عالية من الوعى والنضج العقلي والديني والنفسي تدفعه إلى عدم الوقوع في الزلل والخطأ والانحراف مع تمكنه من ذلك (تنزيه الأنبياء٣٤ وابحاث في فكر أهل البيت الله ١٦ وعصمة الأنبياء ٢٧٦).

وقد حكم القرآن بعصمة أهل البيت الله ومنهم الإمام الحسين الله في آية التطهير: ﴿ إِنَّهَا يُريدُ الله الله الله الله عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ (الأحزاب:٣٣) والروايات متواترة في ذلك (للترمذي٠٣:٥ـ ٣١ وصحيح مسلم ٢:١١٦ومسند أحمد TPYF).



ويؤكد ذلك قول النبي على: (إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض) (النيسابوري٣:١٠٩).

الكفاءة العلمية: إن من أهم ما يميز القائد من أقرانه وأتباعه تحمل المسؤولية ونشر الرسالة التي يؤمن بها والعمل على تطبيقها . ولا يستطيع القائد تحمل هذه المسؤولية ما لم يكن لديه إحاطة شاملة بمعالم الدين عارفا بكل الحقائق التي تتعلق بتطبيق أحكام الإسلام حتى يصبح أعلم الأمة يقول تعالى: ﴿أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمن لا يهدِّي إلا أن يُهدى فها لكم كيف تحكمون ﴾ (يونس: ٣٥) وقد ورد عن رسول الله علم أكثر من حديث يؤكد الكفاءة العلمية لأهل البيت الله وامتيازهم من جميع العباد من قبيل قوله: (فلا تقدموهم فتهلكوا ولا تقصر وا عنهم فتهلكوا ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم) (الأنصاري: أبو العباس) والشيء المحقق أن الإمام الحسين المعلوفة من ورثة علوم زمانه علما وأكثرهم دراية وإحاطة بجميع أنواع العلوم والمعارف فهو من ورثة علوم جده رسول الله ومن خزنة حكمته ولسائل أن يسأل: كيف يُحصِّل الأثمة هذا العلم ويصلون لهذا المستوى الرفيع من المعرفة ؟ وللإجابة عن ذلك نقول:

إنهم امتازوا بالذكاء الوقاد وقوة الحافظة منذ صغر أعمارهم والشواهد كثيرة على ذلك في التاريخ.

٣.الإلهام من الله عز وجل فالله يقذف في روح الإمام ما يحتاجه من العلم والمعرفة

والإلهام ليس مقتصرا على الأنبياء والرسل فهذا القرآن يحدثنا : ﴿ وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ﴾ (القصص:٧) وكذلك مع مريم ﴿فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا إليها روحنا فتمثل لها بشرا سويا ﴿ (مريم:١٧ - ١٩) وهؤلاء ليسوا أنبياء وإنها أولياء صالحون بل الأمر يتعدى ذلك كقوله تعالى: ﴿ وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتا ﴿ النحل: ٦٨). وهذا الإلهام يمد الله به الإمام لعلة المصلحة العامة للدين لأهمية الدور الذي يضطلع به الإمام في إظهار سنة الله وصر اطه القويم. ٤. الأخلاق العالية: تحتل الأخلاق أعلى درجات الأهمية في شخصية القائد لأنها تكسب قلوب الناس وتستقطبهم حوله ومن ثم تجعلهم متجاوبين مع دعوته والتاريخ مملوء بالسلوكيات العظيمة لأهل البيت المنتج وأخلاقهم الكبيرة في التعامل مع العباد بمختلف طبقاتهم ومستوياتهم من احترام للطرف الآخر مهما كان دينه والعطف على الضعفاء والمحرومين والتجاوز عن الإساءة الموجهة إليه وسنكتفى بمثال واحد. ففي صباح العيد تقدمت جارية كانت ملكا للحسين الملا بباقة ورد هدية رمزية منها للإمام الله لناسبة العيد فتقبلها قبو لا حسنا شاكر الها وقال لها بابتسامة واحترام: أنت حرة لوجه الله تعالى فاستغرب الحاضرون في مجلسه وقالوا: يا أبا عبد الله أهدت إليك باقة ورد لا تساوى شيئا فاعتقتها؟ فقال الله الله الله وإذا حييتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها ﴿ (النساء:٨٦). ولم أر تحية أرد بها على تحية هذه الجارية أحسن من عتقها (المجلسي:١٩٥١ع٤).

٥. الشجاعة والصمود: وهاتان صفتان ضروريتان في جميع ميادين الحياة ومعاركها وليس فقط في الجانب العسكري إلا أن ساحة الحرب هي أبرز المصاديق لم إرستها والقيادة القوية لا تصدر إلا من روح شجاعة ونفس صامدة لذا كان من الضروري أن يقود الأمة من يتحلى بروح الجرأة والشجاعة والإقدام ولا يخشى في الله لومة لائم فعندما تساقط كل أصحاب الإمام الحسين الله على أرض التضحية والفداء وقتل جميع أولاده

حتى الطفل الرضيع بسيوف البغي والطغيان وبقي فريدا في ساحة الوغى يحارب ذلك الجيش العظيم المدجج بأنواع الأسلحة يقول حميد بن مسلم: (والله ما رأيت مكسورا قط قد قتل ولده وأهل بيته وأصحابه أربط جأشا ولا أمضى جنانا ولا أجرأ مقدما منه والله ما رأيت قبله ولا بعده مثله وإن كانت الرجالة لتشد عليه فيشد عليها بسيفه فينكشفون عن يمينه وعن شهاله انكشاف المعزى إذا شد فيه الذئب ولقد كان يحمل فيهم فيهزمون من بين يديه كأنهم الجراد المنتشر ثم يرجع إلى مركزه وهو يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله) والإمام الحسين مثلها هو معروف من أشجع الناس ومن أربطهم جأشا وأقواهم عزيمة فهو كجده رسول الله في قوة بأسه وشجاعته فلقد قاوم النبي الشرك وحطم أوكار الجهل والبغي. وهو كوالده الإمام علي الله في البطولة والإقدام وخير ما يقال فيه: لا فتى إلا على ولا سيف إلا ذو الفقار

٢. العبادة: العبادة ليست مجرد حركات تقليدية يقوم بها الفرد من قيام وقعود ولا هي كلمات يتفوه بها دون فهم ومعرفة وليست العبادة انعزال ورهبانية بل هي وقفة تأمل ونظر وتربية للروح والنفس المضطربة يتزود الفرد عن طريقها بالطهارة والمحبة للناس كافة وتنجلي فيها الأحقاد والأنانية فهي خشوع روحي يظهر على أفعال الإنسان فيعرف به قيمته في هذا الكون الواسع المترامي الأطراف. والعبادة فوق ذلك استلهام لمعاني السمو وقيم الحق وتنمية للوجدان والنفس.

فالمعركة تدور رحاها بعنف بين قلة مؤمنة صامدة وهم الإمام الحسين الله وأصحابه وكثرة فاسدة ضالة هم عمر بن سعد وجيشه جيش يزيد قتلى وجرحى وأكف تتطاير بضربات السيوف ودماء تسيل من الرؤوس وشمس تسطع بحرارة لاهبة وفي أثناء هذه المواقف الصعبة ينبري أحد أصحاب الإمام الله يقول للإمام : يا أبا عبد الله نفسي لنفسك الفداء هؤلاء اقتربوا منك لا والله لا تقتل حتى أقتل دونك وأحب أن ألقى الله ربي وقد صليت هذه الصلاة معك فرفع الحسين رأسه إلى السهاء وقال: ذكرت الصلاة جعلك

الله من المصلين الذاكرين نعم هذا أول وقتها ثم قال: سلوهم أن يكفوا عنا حتى نصلي ففعلوا بيد أن جيش يزيد سخروا من الإمام الله فتقدم الإمام يصلي ببعض أصحابه بينها وقف الآخرون لحراسته من العدو والهجوم وفي أثناء الصلاة بدأ الطرف الآخر برمى الإمام الله بالسهام ولم يلتفت الإمام لهم بل بقي على صلاته وخشوعه فهو يقف بين يدي جبار الساوات والأرض والشيء المحقق في ذلك ان أصحاب الإمام الله قد تربوا بتربية الإمام كلي فكانت العبادة خالصة لوجه الله تعالى لا تشوبها شائبة كيف لا وإمامهم قضي حياته صائما نهارا قائما ليلا ملبيا نداء ربه بالصلاة والدعاء والابتهال غير المنقطع.

أما لو تطرقنا إلى مصادر الإمام القيادية فكل قائد يتمتع بقوة قيادية تجعله قادرا على قيادة الأتباع والجمهور والتأثير فيهم وهنالك العديد من القوى التي يمكن استعمالها من لدن القائد لإدارة جمهوره من قبيل قوة الإكراه وقوة المكافئة وقوة العلم الذي يمتلكه القائد وغيرها من القوى (الكوري:٥٤١).

ولكن القوة الحقيقية التي تكون في القائد المختار التي تعطيه القيادة العليا هي القوة الشرعية أو الدينية الممنوحة له من الله عز وجل ومن النبي ﷺ ﴿وما ينطق عن الهوي \* انها هو وحي يوحي ﴿ (النجم: ٣-٤).

وهذه القوة الإلهية للقائد ستجعله قادرا على إدارة الناس فضلا عن القوى الأخرى التي يتمتع بها من قوة الشخصية وقوة العلم وقوة الحكمة والخطابة والمنطق وغير ذلك وسوف نقف عند هذه القوى بصورة موجزة (الذكاء الثقافي وعلاقته بالتسامح الاجتماعي: ٦٥ وطريقة توليد الأفكار الإبداعية):

١. القوة الشرعية أو الدينية : وهي أهم مصادر قوة القائد التي تخوله إدارة العالم بأسره وهذه القوة لا تعطى إلا للأنبياء والأوصياء ورجال الدين الذين هم بدرجات عالية من العلم وهذه القوة ستجعل من القائد يهارس القوة الشرعية على وفق الدستور

الديني الذي خوله هذا التصرف وهناك العديد من الآيات القرآنية التي تشير إلى هذه القوة التي أعطت للإمام الحسين الشرعية الإلهية في قيادة المجتمع نحو التوحيد والعدل الإلهي الذي لا يتحقق إلا بقيادة هذا القائد بعينه وإن الصلاحيات الممنوحة للقائد هي صلاحيات إلهية تكوينية تمنح له فقط دون غيره من البشر.

٢.قوة الرؤية: إذ يمتلك القائد القوة على إلهام الجمهور كيفية إدارة الدولة وتنظيمها وجعل هذه الرؤية حقيقية والإيهان المطلق بتحقيقها وليست مجرد كلام عابر وهنا القائد يحرك مكنونات أتباعه لإظهار الطاقة الكامنة وتحريكها نحو الهدف الأسمى للرسالة التي يريد ايصالها للناس وهذا يولد لدى الجمهور الشعور بالثقة بالقائد لأن البقاء معه هو ضهان لتحقيق ما يصبون إليه من أهداف سامية وهي محاربة الفساد والظلم وإظهار الحق وتطبيق العدالة ومن ثم سيكون هذا الجمهور قادرا على إنجاز جميع الأعمال المناطة به بصورة مثالية.

٣. قوة الخبرة المتراكمة: في القيادة العادية يحتاج القائد العادي إلى الخبرة العلمية نتيجة عمله القيادي وهذه الخبرة قد يتم اكتسابها في عشرين سنة أو أكثر فكيف لمن كان قائدا منذ ولادته ومطلعا على جميع التجارب والأحداث يتعامل معها بحكمة ودقة ولا يترك الأمور على عواهنها بل يضع كل شيء موضعه السليم قولا وفعلا وهذا حاصل في شخصية الإمام هيلا.

٤. قوة التأثير: وهي قوة تنشأ من طريق معاملة القائد للأفراد التي يستطيع من خلالها أن يميز الأفراد القائد الحقيقي من غيره ممن يدّعون ذلك إذ إن جانب التأثير مهم جدا في حياة الأتباع في كل المستويات وهذا متحقق في الإمام الحسين المن و تأثيره في الأفراد و الجاعات التي ناصرته بل حتى التي من لم تنصره في ذلك الحين إذ وصل تأثيره فيهم درجة الندم والحسرة.



## النتائج:.

- ١. علينا أن نفهم قيادة الإمام الحسين الله على نحو صحيح فهي قيادة تتكرر في أتباعه ومريديه ولا نفهمها على أنها حدث جرى مرة واحدة حسب.
- ٢. إن قيادة الإمام الحسين اللي هي قيادة بشرية وربانية إذ استطاع الإمام اللي أن يجمع ما بينهما في إطار واحد وقد توافرت لها شروط وصفات تجسدت في شخصية القائد الإمام الحسين الليلا.
- ٣.١ن الإمام الحسين الله لم يرد بقيادته أمر دنيويا بل كان ثائرا على الظلم والفساد الذي دب في مفاصل الدولة الإسلامية وتصدى له بكل ما قوة وعزيمة وحكمة.
- ٤. إن قيادة الإمام الحسين اللي مستوحاة من القرآن الكريم فهي منهج ثوري متكامل تجد لها في طيات الكتاب العزيز مصاديق عديدة.
- ٥. ان الإمام الحسين الله هو وارث الأنبياء والرسل وهم قادة البشرية في كل زمان وهذا وصلت له القيادة الربانية التي لا تجيز الانخداع بالمظاهر بل لابد من تقييم الأداء ومعرفة الأشياء بحقائقها لا بمظاهرها.
  - ٦. أثبتت قيادة الإمام الحسين الله وجوب مقاومة الظلم حتى مع العلم بالشهادة
    - ٧. فالانتصار في ثورة الإمام الحسين الله كان بالاستشهاد في سبيل المبادئ.
      - ٨. المصادر:
      - ٩. القرآن الكريم.
- ١٠. أبحاث في فكر أهل البيت الله: د. صادق فوزي و د. عدنان كاظم دار الأمير النجف الأشرف ط١٠٢٠١٥م.
- ١١. أئمة أهل البيت رسالة وجهاد: حسن الصفار دار المحجة البيضاء ببروت لبنان ط۲۰۰۳:۳م.



- ١٢. الإدارة والقيادة في الإسلام: الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ترجمة السيد عباس نور الدين مؤسسة الهدف ايران ط١:١٩٩٣. م.
- 17. بحار الأنوار الجامع لدرر أخبار الأئمة الأطهار): المجلسي دار إحياء التراث العربي: مؤسسة التاريخ بيروت لبنان ط٢:١٩٨٣م.
- 18. تنزيه الأنبياء: الشريف المرتضيتح: فارس حسون كريم مطبعة الإعلام الإسلامي ايران ط1: ١٩٧٨م.
- ١٥. ثورة الإمام الحسين ثورة قرآنية: د.صالح العلوي مجلة سبيل العدد ٩ السنة الثانية ٢٠٠٨م.
  - ١٦. الذكاء الأخلاقي وكيفية تنميته: أيوب خالد مجلة ولدي العدد ٢٠١٢م.
    - ١٧. ذكاء الإقناع: دبليو كيرت مكتبة جرير دمشق ط١١٢٠١م.
- ۱۸.الذكاء الثقافي وعلاقته بالتسامح الاجتهاعي مجلة الإشراف التربوي العدد٢
   ۲۰۱۰م.
- ۱۹.سيكولوجية التفكير والوعي بالذات: سعاد جبر عالم الكتب الحديث لبنان ط۱:۲۰۰۸م.
- ٢. سنن الترمزي: الترمذي محمد بن عيسى تحـ: أحمد محمد شاكر وآخرون مطبعة دار احياء التراث العربي ببروت(د.ت).
- ۲۱. صحیح البخاري: محمد بن إسهاعیل تح: مصطفی دیب البظا دار ابن کثیر بیروت ط۲۱. صحیح البخاری: محمد بن إسهاعیل تح: مصطفی دیب البظا دار ابن کثیر بیروت ط۲۱ محمد
  - ٢٢. الصواعق المحرقة: ابن حجرالهيتمي دار الكتب العلمية بيروت ط١١١٩٧٥.
- ٢٣. الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: مؤيد بن يحيى العلوي دار المعرفة مصر ط١٩٦٥ : ٣م.
  - ٢٤. طريقة لتوليد الأفكار الإبداعية: علي الحمادي دار ابن حزم بيروت ط١٩٩٩. ١م.





- ٢٥. القيادة الموعودة في عصر ظهور الإمام المهدي: د.يوسف الطائي دار المرتضى ط٥١٠٢٠١م.
  - ٢٦. القيادة في نهج الأنبياء: الشيخ محمد الكعبي النجف إلا شرف: ط١:١٤٣٢هـ.
- ٢٧. الغدير في الكتاب والسنة والأدب: الأميني عبد الحسين مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بروت: لبنان: ط٥٧٩: ١م.
- ٢٨. عصمة الأنبياء في القرآن: الشيخ جعفر السبحاني مؤسسة الأعلمي ببروت لبنان ط۸۸۹۱:۱۹.
- ٢٩. مقتل الإمام الحسين المناالسيد عبد الرزاق المقرم دار الكتب الإسلامية النجف الأشرف ط٥٦٥ : ١م.
  - ٠٣. مسند أحمد بن حنبل: أحمد بن حنبل مؤسسة قرطبة القاهرة (د.ت).
- ٣١. المستدرك الصحيحين: محمد بن عبد الله الحاكم النسابوري تح: مصطفى عبد القادر محمد دار الكتب العلمية ببروت لبنان ط١١١٩٩٠م.

# منطلقات القيادة الإلهية من المنظور القرآني والروائي القيادة الحسينية نموذجًا

الأستاذ الدكتور أحمد حسين الصفار ahalsaffar@hotmail.com

#### ملخص البحث

هناك منطلقات عديدة للقيادة الإلهية -الحسين والأنبياء الله - نستقيها من صور عديدة في القرآن الكريم مثلت جميعها منهج الأنبياء مع أقوامهم. ومن هذه المنطلقات اتباع السنن الإلهية جميعها ومنها الاستخلاف والاستبدال والابتلاء ومن المنطلقات التي تناولنا بالبحث التفاعل الميداني للقائد الإلهي مع مجتمعه في حركة، وتطور النظام الاجتهاعيّ. والمنطلق الآخر هو ما تمتاز بها القيادة الإلهية من أخلاق تجعلها قطب الرحى في حركة الإصلاح الاجتهاعي

الكلمات المفتاحية: القيادة الحسينية، المنظور القرآني والروائي، الحسين الله.



# Principles of Hussaini Leadership in the Holy Quran: Divine Leadership

Prof. Dr. Ahmed Hussein Al-Saffar

### **Abstract**

There are many points to divine leadership — Hussain and the prophets' peace be upon them— that we draw from morals in the Holy Quran, all of which represent the approach of the prophets with their people.

Following all the divine principles, of which: caliphate successorship, replacement of generations and trials. As well as the points we discussed in the paper, the interaction of the divine leader with his community and the development of the social system; on the other hand, the moral conduct of the divine leadership makes the leader a role model in the social reform movement.

**Keywords**: Husseini leadership, Quranic and narrative perspective, Hussein, peace be upon him.

#### مقدمة

إن كل تجارب الأنبياء، والأوصياء إلى، وآخرهم على بن أبي طالب إلى قد ورثها الحسين الله الشاهد على أمته. لقد ورث الأنبياء علما، وعملا، وأسلوبا، ومنهجا. فهو القائد، والمصلح الرباني. إن الإصلاح يحتاج إلى قيادة صالحة حقًّا في نفسها، وتفقه معنى الإصلاح، وتؤمن به، وتحمل رسالته، وترى فيه واجبًا إلهيا لابدّ منه، وتعرف طريقه ومنهجه، وتتحمل ثقل أعبائه، وتخلص له، ولا تخرج في أسلوبها عن خطّه، ولا تختفي عن رؤيتها وسائله ومعالمه. ومن أقدر من الحسين الله على ذلك؟! وكيف يكون إصلاحا للأمة، والقيادة غير صالحة؟! وحتما فإن حجم الإصلاح يتبع حجم صلاح القيادة، وإن رسالية الإصلاح تتبع رسالية القيادة. فلا بد من الرجوع إلى القرآن في ذلك، وندرس ذلك المنهج الرباني.

تعرض البحث إلى مراجعة: السنن القرآنية في ضبط النظام الاجتماعي من خلال دراسة سنتي الاستخلاف، والاستبدال، ودورهما في بناء الفرد، والمجتمع. ثم تعرض البحث إلى دراسة: الإمامة الإلهية. فنشأتها كانت منذ خُلق آدم، وإنها قائمة ما قام الزمن إلى يوم القيامة. وهي كذلك في نفوس الصالحين الدعاة إلى الله تعالى. وإن من يعمل ضمن السنن الإلهية من الاستخلاف، والاستبدال فإنه ينشط في التحرك الاجتماعي، وهذا ما استدعى إلى دراسة: القيادة الإلهية وسنة الابتلاء. كان الإمام الحسين المن نموذجا للقيادة الإلهية. كان على الحسين المن أن يختبر الأمة بسنة الابتلاء ليميز الخبيث من الطيب كما فعل القائد الإلهي طالوت في اختبار أصحابه الذين خرجوا معه لمحاربة جالوت، وأجريت دراسة مقارنة بينها المن في مسألة اختبار الأصحاب والأنصار. ثم تطرق البحث إلى دراسة امتياز دور الحسين المن من أدوار الأنبياء اللهية. ولا بد من دراسة: أخلاق القيادة والبصيرة، وعدم التردد، والبصيرة، وعدم استسلام القائد الإلهي لرغبات الناس وأهوائهم، ودوام تمسكه بالحق. والبصيرة، والمصادر.

## سنن القرآن الكريم في ضبط النظام الاجتماعي

يعالج القرآن الكريم حركة، وتطور النظام الاجتماعيّ في ضوء موازين، ومعايير قدّمها القرآن الكريم بمفهومين على أقل تقدير، وهما: مفهوما الاستخلاف، والاستبدال.

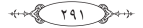
أما سنّة الاستخلاف التي رسمها القرآن الكريم، فلا تكون لأي أنسان؛ بل تكون

للرجال الصالحين لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (الأنبياء:١٠٥)، فيكون مؤدى الآية أن الأرض سيسكنها مجتمع بشرى صالح يعبدون الله ويطيعونه، ولا يشركون به شيئًا كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْض كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ ﴾ (النور: ٥٥).

وتمثلت الخلافة القرآنية بنوعين: فردية كما في حال الأنبياء الله والمصلحين لقوله تعالى: ﴿ يَدَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ ﴾ (ص: ٢٦)، وخلافة جماعية، لقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَئِفَ الأَرْضِ﴾ ( الأنعام:١٥٦)، وقوله تعالى بعد غرق قوم نوح ونجاة الصالحين، فجعلهم مع نوح خلائف في الأرض: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَئِفَ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا ﴾ (يونس: ٧٣). ويجعل الله تعالى هؤلاء الخلائف -وهم الجماعة المؤمنة- قادةً، وملوكًا، وأعزَّةً بعزَّ الله سبحانه وَتعالى، وقد جاء في دعاء الافتتاح للله ما يؤكد ذلك: ﴿وَتُجْعَلْنَا فِيهَا مِنَ الدُّعَاةِ إلى طَاعَتِكَ، وَالْقَادَةِ إلى سَبِيلِكَ، وَتَرْزُ قُنَا بِهَا كَرَامَةَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾. (ابن طاووس،۹۰۹، ج۱، ص۱٥)

يلتزم القرآن الكريم سنه إلهية بمتلازمة الاستخلاف، والاستبدال، وكأن الاستبدال هو جهاز مناعى للاستخلاف، فأي خلل في الخليفة، أو الخلائف، يتحكم هذا الجهاز مباشرة بأداء دوره بالاستبدال. فعدم أداء دور الخليفة بالنصرة، خلل، يعالجه النظام الآخر وهو الاستبدال: ﴿إِلاَّ تَنفِرُواْ يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا أَلِيهًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ ( التوبة: ٣٩) وكذلك في تعطيل المستخلّف في الولاء لله وطاعته، فيتفعل نظام الاستبدال: ﴿وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُواْ أَمْثَالَكُم ﴾ ( محمد: ٣٢)

وأما سنة الاستبدال؛ وهي تعمل جنبا إلى جنب مع الاستخلاف، لضبط حركة



النظام الاجتماعي. فإذا ما انحرف المجتمع عن الصلاح، والسنن الإلهية، وزاغ عن المشروع الذي أراده الله سبحانه وتعالى بنقض المواثيق الإلهية، وهي كثيرة؛ تلك المواثيق منها النصرة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تَنصُرُواْ اللهُ يَنصُرُ كُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ ( محمد: (يأتُهُمّا الَّذِينَ آمَنُواْ فِإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ اللهُ لاَ يُحِبُ كُا، والولاية لله: لقوله تعالى: ﴿ يَأْتُهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَولُّواْ قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُواْ مِنَ الآخِرَةِ ﴾ ( الممتحنة: ١٣)، وتخليهم عن هذا الميثاق: ﴿ اللَّذِينَ آمَنُواْ الْعِزَّةَ فَإِنَّ العِزَّةَ لللهُ جَمِيعًا ﴾ الله عَمران: ١٣٥) وميثاق التولي مرهون بطاعة الله ورسوله وأولي الأمر في ميثاق الطاعة: ﴿ النساء: ١٣٩ ) وميثاق التولي مرهون بطاعة الله ورسوله وأولي الأمر في ميثاق الطاعة: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهُ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلَّواْ عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ ﴾ ( الأنفال: ٢٠)، وغيرها كثير من المواثيق التي حددها القرآن الكريم في خلق نظام اجتهاعي يسوده وغيرها كثير من المواثيق التي حددها القرآن الكريم في خلق نظام اجتهاعي يسوده التكافل، على نسق النظام القرآني.

والاستبدال نوعان: مادي ومعنوي، فها جرى لأقوام عاد وثمود ونوح ولوط وشعيب وفرعون وهامان وأمثالهم، الذين سلط عليهم أنواع العذاب، واستأصل شأفتهم، كان استبدالا ماديا، بمعنى استبدال الناس بغيرهم، فهو استبدال وجودي: ﴿فَكُلا أَخَذْنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مَّن أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَّنْ أَخَذَتْهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللهُ لَيَظْلِمَهُمْ وَلَلْكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللهَ العنكبوت: ٤٠)، فجازاهم الله سبحانه وتعالى بها يستحقون على ظلمهم، وهي السنة الإلهية التي لا معدل عنها، فمن اهتدى فقد اهتدى لنفسه، ومن ضلّ فعليها.

واستبدال معنوي بأن يكون الاستبدال بآخرين، لكنهم يستنون بسنة الاستخلاف، وبجميع المواثيق الإلهية، وعلى رأسها الصلاح، والتقوى، مع الإبقاء على المنحرفين دون إبادتهم: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوْاْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُواْ أَمْثَالَكُم ﴾ (محمد: ٣٨)

بمعنى «يستبدل قومًا غيركم بأن يوفقهم للإيهان دونكم، ثم لا يكونوا أمثالكم، بل يؤمنون ويتقون وينفقون في سبيل الله». (الطباطبائي، ج١٨، ص ٢٤٩)ولمّا تلا رسول الله على: ﴿ وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ قالوا: يا رسولَ الله، مَن هؤلاءِ الَّذينَ إنْ توَلَّيْنا استُبدِلوا بنا ثمَّ لا يكونوا أمثالَنا فضرَ ب على فخِذِ سَلمانَ الفارسيِّ، ثمَّ قال: «هذا وقومُه؛ لو كان الدِّينُ عندَ الثُّريَّا، لَتناوَله رِجالٌ مِن فارسَ». (البُستى ١٩٩٣، ح ٧١٢٣)

### الامامة الالهية

إن الإمامة أو القيادة الإلهية، قائمة منذ خلق الله آدم الله حتى قيام الساعة: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ( البقرة: ٣٠)، إذ لا تخلو الأرض من خليفة رباني في أي وقت كان، وقد جاء عن الرضائي في حديث قال: «إن الإمامة خص الله بها إبراهيم الخليل الله فقال: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمامًا ﴾ (البقرة: ١٢٤)، ثم أكرمه الله بأن جعلها في ذريته أهل الصفوة والطهارة، حتى ورثها الله النبي على فقال تعالى: ﴿إِن أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرِ اهِيم لَلَّذِينِ اتَّبَعُوه وهذَا النَّبِيُّ والَّذِينِ آمَنُوا والله وَلِيُّ الْمؤمنِين ﴾ (آل عمران:٦٨)، فكانت له خاصة، فقلدها على عليا الله عزّ وجل، على رسم ما فرض الله، فصارت في ذريته الأصفياء، الذين آتاهم الله العلم والإيمان، بقوله جل، وعلا: ﴿ وقال الَّذِينِ أُوتُوا الْعِلْمِ والْإِيمان لَقَدْ لَبِثْتُم فِي كِتابِ اللهَّ إلى يَوْمِ الْبَعْثُ ﴿ الروم: ٥٦) فهي في ولد على خاصة إلى يوم القيامة؛ إذ لا نبي بعد محمد الله العاملي، ١٤٢٥، ج ٢، ص ٦) وحتما لا يتنافي من حيث المبدأ، أن تكون الإمامة قائمة في نفوس الصالحين الدعاة إلى الله تعالى هادية لهم إلى الصراط المستقيم، «فالإمامة هي الهداية بمعنى الإيصال إلى المطلوب، وهي نوع تصرف تكويني في النفوس بتسييرها في سير الكمال، ونقلها من موقف معنوي إلى موقف آخر، وإذ كانت تصرفًا تكوينيًا، وعملًا باطنيًا، فالمراد بالأمر الذي تكون به الهداية ليس هو الأمر التشريعي الاعتباري، فهو الفيوضات المعنوية، والمقامات الباطنية

التي يهتدي إليها المؤمنون بأعمالهم الصالحة، ويتلبسون بها رحمة من ربهم. وإذ كان الإمام يهدى بالأمر، فهو متلبس به أولًا، ومنه ينتشر في الناس على اختلاف مقاماتهم؛ فالإمام هو الرابط بين الناس، وبين رجم في إعطاء الفيوضات الباطنية وأخذها، كما أن النبي رابط بين الناس وبين ربهم في أخذ الفيوضات الظاهرية، وهي الشرائع الإلهية، تنزل بالوحى على النبي، وتنتشر منه، وبتوسطه إلى الناس وفيهم، والإمام دليل هاد للنفوس إلى مقاماتها، كما أن النبي دليل يهدى الناس إلى الاعتقادات الحقة، والأعمال الصالحة»، (الطباطبائي، ج١٤، ص ٢٠٤) فالإمام هو الرابط بين الناس، وبين رجم، بأن يجسّد أحكام الله على الأرض منهاجا وسلوكا، ويواجه كل من يحاول الإخلال بها أو تحريفها أو تشويهها، فله السلطة المعنوية والمرجعية، وعليه فإن «الخليفة الإلهيّ هو ذلك الإنسان الصالح، الَّذي يُؤتِّي الْمُلك من قبل الله سبحانه وتعالى، ولذا فآدم الله هو أوَّل من خُلق على وجه هذه الأرض، استخلفه الله ليكون حاكمًا على خلقه، وهو قائد سياسيّ خلقه الله، ومنحه حقّ التصرّ ف في هذا الكون، تصرّ ف الحاكم والمَلِك، ليكون صاحب سلطة سياسيّة على هذه الأرض. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلِّكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْض خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٣٠)». (الآراكي ١٤٣٢، ج ١، ص ٨٥) ويتابع العلامة الطباطبائي: «إن المراد من الملك، هو السلطنة على الأمور المادية والمعنوية، فيشمل ملك النبوة والولاية والهداية وملك الرقاب والثروة»، (الطباطبائي، ج٤، ص٣٧٥) وتؤتى هذه السلطنة من الله سبحانه وتعالى مباشرة من يشاء، حيث يتوافر فيه الصلاح، والتقوى، وإقامة حدود الله تعالى: ﴿قُل اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزعُ المُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (آل عمران: ٢٦) ومن يستخلف بهذه المضامين، يعمل ضمن ضوابط السنن الإلهية من الاستخلاف والاستبدال فينشط في التحرك الاجتماعي على الجانب الثاني في استبدال

خطوط الانحراف، والزيغان عن طريق الهداية، واتباع السنن الإلهية، متمثلا ضوابط الاستبدال التي حددتها الآية الشريفة: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهَ ۚ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكُرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُوْلَٰئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (آل عمران:١١٤)، ولنا في النبي شعيب الله مثلا، فهو يخاطب قومه في دعوته إليهم: ﴿إِنْ أُرِيدُ إِلاَّ الإِصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ ﴾ ( هود: ٨٨) فيقول شعيب الله: «لا أسعى إلا في الإصلاح وإزالة الفساد، والخصومة، فلما أمرتكم بالتوحيد، وترك إيذاء الناس، فاعلموا أنه دين حق، وأنه ليس غرضي منه إيقاع الخصومة، وإثارة الفتنة، فإنكم تعرفون أني أبغض ذلك الطريق، ولا أدور إلا على ما يوجب الصلح، والصلاح بقدر طاقتي، وذلك هو الإبلاغ والإنذار، وأما الإجبار على الطاعة، فلا أقدر عليه» (الرازي، ج١٨، ص ٤٦) فأراد شعيب الله بذلك أن يرفعهم إلى دائرة العزّ، والكرامة، والخروج من الوضاعة، وحياة الاحتيال والغش. وهذا الأسلوب يتهاهى تماما مع دعوة الله عزّ وجل إلى دفع الناس ليعيشوا حياة الاستقامة: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْم وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ (هود:١١٧). وكذلك ترتبط الإمامة بالعز إذ لا يصح أن يكون المصلح ذليلا مهانا، فذلك لا ينسجم مع المنهج الإلهي: ﴿ قُل اللَّهُمَّ مَالِكَ اللَّلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزِعُ المُلْكَ مِمَّنْ تَشَآءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَآءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَآءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ( آل عمران: ٢٦) والملك في نفسه، موهبة من مواهب الله، ونعمة يصلح لأن يترتب عليه آثار حسنة في المجتمع الإنساني، وقد جبل الله النفوس على حبه، والرغبة فيه، والملك الذي تقلده غير أهله، ليس بمذموم من حيث إنه ملك، وإنها المذموم إما تقلد من لا يليق بتقلده، كمن تقلده جورًا وغصبًا، والعزة من لوازم الملك على الإطلاق»، (الطباطبائي، ج ٣، ص١٣٢) ومن هنا نقول: إن المجتمع الصالح المستخلّف من الله تعالى على الأرض، هو ذلك المجتمع الذي امتثل أوامر الله َّسبحانه ونهيه، فيكون بالتأكيد موعودا بالمُلك الإلهي المقرون بالعزّ. وبالخلاف من ذلك، فإن الذلّ، والهوان، ملازمان لمجتمع يستوجب الاستبدال لنكثهم العهود، ونقضهم المواثيق الإلهية، وهذا ما جرى لبني إسرائيل: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهُ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُوْلَئِكَ هَمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ ( الرعد: ٢٥)

إِنْ سَنّة الاستبدال قائمة لإقامة مجتمع متوازن؛ وما قرّع الله سبحانه وتعالى المؤمنين، الذين كانوا ملازمين للرسول الله الأنهم كفروا ببعض ما أنزل اليه، فقال الله فيهم مذكّرا إياهم بأنه قادر على استبدالهم بقوم خيرا منهم: ﴿عَلَىٰ أَن نُبُدِّلَ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ (المعارج: ١١) وإن خيريّة الأمة المستبدلة، تكون باستنانها بأوامر الله ونواهيه، ولذلك استبدل سبحانه وتعالى بني إسرائيل بالأمة الإسلامية، التي وصفها بالخيّرة، لالتزامها بشروط سنّة الاستخلاف من الإيمان بالله وطاعته له، وما يترتب عليهما من أمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، وباقي المواثيق الإلهية؛ فقال: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ عليهما من أمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، وباقي المواثيق الإلهية؛ فقال: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهُ وَلُوْ آمَنَ أَهْلُ الْكَتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَتُنْهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (آل عمران: ١١٠)

غير أن هذه الأمة بدأت شيئا فشيئا تبتعد عن تلكم المواثيق الإلهية رغم إيهانها، وهنا لابد أن يغربل المؤمنين بحسب سنّة الابتلاء الإلهي الجارية فيهم ليميز الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ: ﴿مَّا كَانَ اللهُ لَيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ ﴾ (آل عمران: ١٧٩) وقيل: في هذه الآية «خطاب للمؤمنين، وتقديره: ما كان الله ليذركم يا معشر المؤمنين على ما أنتم عليه من التباس المؤمن بالمنافق». (الطبراني ٢٠٠٨، ج٢، ص١٦٦)



# القيادة الإلهية وسنّة الابتلاء

باستقراء حركة التاريخ، نجد دائما بقاء قلة قليلة ممن ينجحون في الابتلاء والاختبار، إذ لا تصمد الكتلة المجتمعية الكبيرة أمام تلك المحن التي عصفت بهم، والفرقة الناجية صمدت بسبب إيهانها، وثبوتها على الحق، والتزامها المواثيق الإلهية، وأحد تلك المواثيق، طاعة الله والرسول، وأولي الأمر: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ ( النساء: ٥٩)، وقول الله تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾، حيث جمع فيها بين الرسول وأولي الأمر، وذكر لهم امعًا طاعة واحدة»، (الطباطبائي، ج ٤، ص ٣٩١) وذكر الإمام الباقر للله سبب نزولها، فقال: «نَزَلَتْ فِي عَلِيٍّ بْن أَبِي طَالِب، وَالْحُسَنِ، وَالْخُسَيْنِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

إن الإمام الحسين الله قائد إلهي واجب الطاعة. وكان عليه أن يختبر الأمة بسنة الابتلاء، ليميز الخبيث من الطيب، كما فعل القائد الإلهي طالوت في اختبار أصحابه الذين خرجوا معه لمحاربة جالوت في اختبارين رئيسين، أسفر عنها انقسام المدّعين للخروج معه في سبيل الله على أربعة أصناف: الأول: من انسلخ عنه في بداية تجمعهم حينها رأوا أن في خروجهم خسران مصالحهم الدنيوية، أما الذين بقوا معه، وساروا قاطعين الصحراء، وقد أصابهم العطش، فاختبرهم بالاختبار الثاني، وهو في امتناعهم من شرب ماء النهر، فلم يمتثل لنهيه شريحة منهم، مما دفع طالوت لإرجاعهم، والاستغناء عنهم، وبقيت معه الشريحة المؤمنة بقيادته، وضرورة الجهاد في سبيل الله إلا إن هؤلاء متفاوتون بالبصيرة، والإدراك، ويقينية ارتباطهم بالله تعالى، فمنهم من اغترف غرفة من الماء، وهؤلاء هم الذين ارتابوا حينها رأوا طالوت وجنوده، فارتعبوا وظنوا بالله ظن السوء بعدم نصرته لهم، أما البقية الباقية الذين التزموا الطاعة الكاملة، ولم يتذوقوا الماء، فهم الثلة المؤمنة القيادية، والمعوّل عليها بالإصلاح قال تعالى: ﴿فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمْ فَلَيًّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمْ فَلاَّقُواْ الله كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَاۤ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ الله وَالله مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَاۤ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدُم مِن فَا لَعُلُومٌ وَالْعَلَىٰ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ \* ( البقرة: ٢٤٩ - ٢٥٠)

وكما فعل طالوت، القائد الإلهي الذي استجاب للأمر الإلهي في تطبيق سنة الابتلاء على أصحابه، فعل الحسين الله في اختبار الرجال، الذين خرجوا معه من مكة متوجهين إلى العراق. وهناك اختباران على أقل تقدير ليفصل الرساليين عن غيرهم، كما كان مع طالوت.

لقد تمايز أنصار الحسين الله عن أصحابه بالولاء والتفاني، وفهم القضية، وحمل مسؤوليتها تماما كم تمايز أنصار طالوت عن أصحابه.

إن الذين صحبوا القائديْن الإلهيين طالوت، والحسين الله انقسموا على أربع مجموعات بعد إخضاعهم للسنّة الإلهية في الابتلاء؛ إذ يمكننا تحديد توجهاتهم استنطاقا للروايات، ودراسة للنص القرآني.

أما المجموعة الأولى فلم يكن لهم في الدين مصلحة غير مصالحهم الشخصية، وقد تخلوا عن الركب منذ خطواته الأولى. ولنا مثال في ذلك ما دار من حديث بين عبد الله بن عمرو بن العاص وبطة بن الفرزدق الشاعر ، الذي قال له حين أخبره بلقائه للحسين الله حين خروجه من مكة: «ويلك، فهلا اتبعته، فوالله ليملكن ولا يجوز السلاح فيه ولا ف ي أصحابه. قال (لبطة). فهممت والله أن ألحق به، ووقع في قلبي مقالته، ثم ذكرت الأنبياء وقتلهم، فصدني ذلك عن اللحاق بهم. قال: وكان أهل ذلك الزمان يقولون ذلك الأمر وينتظرونه في كل يوم وليلة. قال: وكان عبد الله بن عمرو يقول: لا تبلغ الشجرة ولا النخلة ولا الصغير حتى يظهر هذا الأمر». (الطبري، ج ٥، ص ٣٨٧) وتساقط مثله الكثير، ممن كانوا يحيطون بالحسين الله منذ خروجه من المدينة إلى مكة، وكذلك تخلى عنه آخرون قد لحقوا به الله من مكة إلى بعض المنازل في الطريق إلى العراق، بعدما فهموا أن سير الحسين الله ليس فيه مغنم دنيوي فتفرّ قوا، ولم يواصلوا معه المسير، ومثال على ذلك ما قاله أبو مخنف في هذا المجال: أخرج الحسين للناس كتابا في زُبالة (البغدادي، ج٣، ص١٢٩) فقرأه عليهم. «بسم الله الرحمن الرحيم. أما بعد فانه قد أتانا خبر فظيع، قتل مسلم بن عقيل وهاني بن عروة وعبد الله بن يقطر، وقد خذلتنا شيعتنا، فمن أحب منكم الانصر اف فلينصر ف، ليس عليه منا ذمام. قال: فتفرق الناس عنه تفرقا، فاخذوا يمينا وشمالا حتى بقى في أصحابه الذين جاؤا معه من المدينة، وإنما

فعل ذلك، لأنه ظن أنها اتبعه الأعراب، لأنهم ظنوا أنه يأتي بلدا قد استقامت له طاعة أهله، فكره أن يسيروا معه إلا وهم يعلمون علام يقدمون، وقد علم أنهم إذا بيّن لهم لم يصحبه إلا من يريد مواساته، والموت معه، (أبي مخنف،١٣٩٨هه، ص ٧٩) وهؤلاء الرجال كأصحاب طالوت، الذين طالبوا نبيهم من قبل بالقتال في سبيل الله، ولما جمعهم طالوت للقتال، اثاقل إلى الأرض منهم جمع غفير، فتفرّقوا عنه: ﴿فَلَمّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ وَجهد، واستشهاد تراجعوا، وعادوا إلى مصالحهم الدنيوية.

وأما المجموعة الثانية الذين انحازوا عاطفيا إلى معسكر الحسين الذي للذهاب معه للمعركة، وذلك «نتيجة لصراع داخلي عنيف بين نداء الضمير الذي يدعوهم إلى الانحياز نحو الحسين الله والقتال معه، وبين واقعهم النفسي المتخاذل الذي يدفع بهم إلى التمسك بالحياة الآمنة في ظل السلطة القائمة قد حَيِّدوا أنفسهم بالنسبة إلى المعركة، فاعتزلوا معسكر السلطة، ولم ينضووا إلى الثوار»، (شمس الدين، ص٥٥) وهو ذات الموقف الذي اتخذه من رافق طالوت بعد أن قطعوا الصحراء فأصابهم العطش، وحينها رأوا النهر لم يمتثلوا لأوامر القائد الإلهي طالوت بألا يشربوا منه إلا أنهم تخلوا عن طاعته وشربوا منه: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِاجْخُنُودِ قَالَ إِنَّ الله مَبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي ﴾ ( البقرة: ٢٤٩). لقد أدرك طالوت أن أكثرية جيشه من أفراد ضعفاء الإرادة وعديمي العهد، ما عدا بعض الأفراد المؤمنين، وهنا تخلّي طالوت عن الجزء الثاني من جنده الذين لم يمتثلوا لأمره بسبب عدم تجسد المنهج الرباني لديهم فأرجعهم إلى ديارهم بعدما شربوا من النهر.

فالمجموعتان الثالثة والرابعة كلاهما تمتثلان للواجب الشرعي ويؤمنان بالقائد الإلهي، ولكنها تتمايزان بالوعي، والبصيرة، ووفقا لذلك؛ الشجاعة في اتخاذ القرار. قال تعالى

على لسان طالوت: ﴿وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَربُواْ مِنْهُ إِلاًّ قَلِيلًا مُّنْهُمْ ﴾ ( البقرة: ٢٤٩)، وهم من اغترف بيده، وهؤلاء أثبتوا بعبورهم النهر أنهم يشكُّون في النصر الإلهي، وأنهم ليسوا دعاة ربانيين، والجزء النادر وهم الرساليون الذين يحملون همّ المسؤولية، ومشروعهم هو ذاته مشروع طالوت، وهم الذين لم يطعموا الماء، وعدُّهم طالوت منه، ومن أهل ولايته، ومن خلصائه الذين عروا النهر فكانوا الرجال الأشداء، وذووا ثقة عالية بنصر الله لتحقيق المشروع الإلهي. و(المنيّة) في قول طالوت (منّى) في المخلصين معه كتلك التي قالها الرسول صلى الله عليه وآله بحق سلمان المحمدي فقال: (سَلمانُ مِنّا أَهلَ البيت) (السيوطي، ح ٢٦٨)

فالمجموعة الثالثة من الذين رافقوا الحسين الله، وصبروا على متاعب السير، وجعجعة جيش بن زياد لهم، وشدة العطش، والخوف الذي كان يرافقهم إلا أنهم حينها رأوا حشود جيش عبيد الله بن زياد لم يصبروا، بل ضعفت همتهم وخافوا البراز للحرب، قد برروا للحسين الله تراجعهم عن نصرته، ومن هؤلاء الضحاك بن عبدالله المشرقي، ومالك بن النضر الأرحبي اللذين تخاذلا، وعادا أدراجها إلى الدعة والراحة. مع أنها يؤمنان بأحقية الحسين الله ومشر وعية نهضته، لكنها ليسا على بصيرة من أمرهم. يحكى الضحاك قائلا: «قدمت ومالك بن النضر الأرحبي على الحسين فسلَّمنا عليه ثم جلسنا إليه، فرد علينا ورحّب بنا وسَألنا عم جئنا له؟ فقلنا: جئنا لنسلّم عليك، وندعو الله لك بالعافية، ونحدَّث بك عهدا ونخرك خبر الناس، وانَّا نحدَّثك انهم قد جمعوا على حربك فرأيك. فقال الحسين الله: حسبي الله ونعم الوكيل، قال: فتذممنا وسلَّمنا عليه ودعونا الله له، قال: فما يمنعكما من نصرتي؟ فقال مالك بن النضر: على دين ولى عيال، فقلت له: ان على ديْنا، وان لي لعيالا، ولكنك ان جعلتني في حل من الانصراف إذا لم أجد مقاتلا قاتلت عنك ما كان لك نافعا قال: قال فأنت في حل، فاقمت معه. (الطبري، ج٥، ص١٠٨) وهؤلاء وإن كانا يعرفا الحسين الله وقضيته، ويؤمنا به إلا أنها لم يحملا هم القضية، ولم يفها النهضة المباركة وأهدافها، تماما كأصحاب طالوت الذين خبروا قيادته وآمنوا بها إلا أنهم لم يندكوا تماما في مشروعه الإلهي. هؤلاء هم الذين عدوا مشاركتهم مع طالوت في معركته ضد عدوه هي مجرد إسقاط واجب التكليف الشرعي لا أكثر، ولم يكترثوا كثيرا للتفاصيل الدقيقة، وكمؤشر على ذلك ما ذكره القرآن الكريم في أنهم علموا برغبة طالوت أن لا يشربوا من ماء النهر البتة، إلا أنهم عملوا بالإجازة منه بعد إلحاحهم عليه، فهؤلاء لم ينقادوا إلى تنفيذ رغبته كاملة فكانوا الاستثناء الذين لم يتشربوا المشروع الإلهي: ﴿ إِلا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ ﴾ ( البقرة: ٢٤٩).

هؤلاء الرجال فشلوا حينها جاوزوا النهر، وتفاجأوا بضخامة جيش جالوت أمامهم، وهنا أفصح موقفهم عن ضعف إيهانهم بالله ونصره، فظهرت حقيقة سريرتهم، وهوانهم في نصرة طالوت، وليس مستغربا أن ﴿قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيُوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنودِهِ ﴿ البقرة: ٤٤٢)، وليس بعيدا أيضا أن نرى ذات التصرف من أهل الكوفة، الذين كانوا يرفعون أيديهم بالدعاء لنصر الحسين إلى وهم جلوس يتفرجون، وكيف يكون النصر إن لم يؤازروه؟، هؤلاء الذين قال الحصين بن عبد الرحمن عنهم (إن أشياخا من أهل الكوفة لوقوف على التل يبكون ويقولون: اللهم أنزل نصرك، قال: قلت: يا أعداء الله، ألا تنزلون فتنصرونه! (الطبري، ج٥، ص ٣٩٣) هؤلاء يؤمنون بالعمل، ولا يريدون تحمل المسؤولية، وينظرون للعمل دون المباشرة فيه، وهذا عبد الله بن مطبع العدوي ينصح الحسين إلى بألا يعرض لبني أمية، فيقول بعد كلمات: (أذكرك الله يا ابن رسول الله، وحرمة الاسلام أن تنتهك، أنشدك الله في حرمة رسول الله في أنشدك الله في حرمة العرب، فوالله لئن طلبت ما في أيدي بني أمية، ليقتلنك، ولئن قتلوك لا يهابون بعدك أحد أبدا. والله إنها لحرمة الاسلام تنتهك، وحرمة قريش، وحرمة العرب، فلا تفعل،

ولا تأت الكوفة، ولا تعرض لبني أمية والله لئن هلكت لنسترقن بعدك (الطبريج ٤، ص ٢٩٨) وهذه الكلمات تكشف عن إيهانه بضرورة التغيير من غير أداء لمسؤولياته، وإلا فلهاذا الخوف من أن يُسترقوا بعده؟

والمجموعة الرابعة وهم الواعون، الذين يتمثلون قائدهم في مشروعه، وأهدافه، فهم (الدعاة إلى طاعة الله، والقادة في سبيله) (ابن طاووس، ج ١، ص ١٩١)ويعملون بإخلاص لإنجاز المشروع الإلهي وإتمامه سواء تحقق ذلك في حياتهم أم من دونها، وهؤلاء على بصيرة، ووعى تامّين. هذا الصنف من الناس، قال الله عز وجل فيهم: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مُّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بِهمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَائِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ ( الحشر: ٩). إن وضوح الهدف الذي امتاز بها أصحاب الحسين الله الخلُّص، الذين ثبتوا معه، وكانوا على بصبرة من أمرهم، لم تهلهم كثرة من قابلهم من العسكر، فناصر وه وآزروه، واستحقوا فعلا أن يكونوا من أنصاره، وهم الذين كان الحسين الله يعنيهم، هاتفًا بصوته المدوّي ليسمع الغافلين من أهل الكوفة آنذاك، ومن بعدهم إلى قيام الحجة الله ولسان حاله يقول متمثلا قول عيسى بن مريم الله: ﴿قَالَ مَنْ أنصَارِي إلى الله ﴾ ( آل عمران: ٥٢). قال الله حينها بقى وحيدًا بعد مقتل أصحابه وأهل بيته: «هل مِن ناصر ينصرنا؟ وهل مِن ذابِّ عن حرم رسول الله؟ ( الحلّي ، ج ١، ص ٤٩)إنَّما قالها الحسين الله لأجل إقامة الحُجَّة على الآخرين، ولم يك محتاجًا إلى أصحابه في الدفاع عنه، بل كان لاختبار هِممهم في نصره، وفي السير في سبيل الشهادة، وتحصيل طاعة الله، ورضاه سبحانه من هذه الناحية، إلاّ إنّهم مع ذلك، لم يفكّروا طرفة عينٍ في الذهاب، بل أدركوا بكلّ وضوح ضرورة البقاء مع الحسين، ونيل الشهادة بين يديه». (السيد محمّد الصدر، ج ١، ص ٧١) هؤ لاء لهم إرادة إيهانية عالية، أنظر ما قاله سعيد بن

عبد الله الحنفي للحسين الله: «لا والله، يابن رسول الله، لا نخليك أبدًا حتى يعلم الله أنّا قد حفظنا فيك وصيّة رسوله محمّد الله والله، لو علمت أنّي أقتل فيك ثمّ أحيا، ثمّ أحرق، ثمّ أذرّى، يُفعل ذلك بي سبعين مرّة، ما فارقتك حتّى ألقى حمامي دونك، وكيف لا أفعل ذلك، وإنّا هي قتلة واحدة، ثمّ أنال الكرامة التي لا انقضاء لها أبدًا؟ وقام زهير بن القين، وقال: والله، يابن رسول الله، لو ددت أنّي قُتلت ثمّ نُشرت ألف مرّة، وأنّ الله تعالى يدفع بذلك القتل عن نفسك، وعن نفس هؤلاء الفتيان من إخوانك، وولدك، وأهل بيتك». (أعلام الهداية الإمام الحسين سيد الشهداء، ١٤٢٢، ج ١، ص١٨٩ – ١٩٠)

وهم ذات الرجال الذين أذعنوا لأمر طالوت، ولم يشربوا من ماء النهر طاعة وولاء له ﴿قَالَ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاَقُواْ اللهِ كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ ( البقرة: ٢٤٩).

وهكذا فعل الحسين الذين رافقوه رغبة وطمع، وبقي معه هؤلاء القلة الذين عرفهم إلى تفرق الكثيرين من الذين رافقوه رغبة وطمع، وبقي معه هؤلاء القلة الذين عرفهم التاريخ فيها بعد باسم (أنصار الحسين أو أصحاب الحسين)، وهم الذين استشهدوا بين يديه الله لقد اجتازوا اختبارا ثانيا حينها أباح لهم الحسين الله النجاة بأنفسهم ليلة العاشر من المحرم الحرام، وجعلهم في حل من بيعته، قائلا لهم: «هذا الليل قد غشيكم فاتخذوه جملا. ثم ليأخذ كل رجل منكم بيد رجل من أهل بيتي، ثم تفرقوا في سوادكم، ومدائنكم، حتى يفرج الله، فإن القوم إنها يطلبوني، ولو قد أصابوني لهوا عن طلب غيري. فقال له أخوته وأبناؤه وبنو أخيه وأبناء عبد الله بن جعفر: لم نفعل؟ لنبقى بعدك؟ لا أرانا الله أبدا. بدأهم بهذا القول العباس بن علي، ثم إنهم تكلموا بهذا ونحوه... وتكلم خاعة أصحابه بكلام يشبه بعضه بعضا في وجه واحد فقالوا: والله لا نفارقك، ولكن

أنفسنا لك الفداء، نقيك بنحورنا وجباهنا وأيدينا، فإذا نحن قتلنا كنا وفينا وقضينا ما علينا». (أبي مخنف، ص١٠٩-١١)

فالحسين الله على الأنبياء الله تصدوا للفساد، وأصلحوا ما تعاقبته الأجيال من سلوكيات، وممارسات خاطئة بعيدة من القيم الربانية، التي شرعها سبحانه وتعالى، والحسين الله المحور حديثنا- عمل بتأكيد ضرورة إصلاح ما أفسده الأمويون من أمور المسلمين. ولذلك نرى الحسين الله قد تحرك وعظا، وتحذيرا، وإرشادا في كل منطقة نزل فيها، وقد أوضح نقاط الفساد، والعمل على محاربتها ليلا ونهارا. عملا بالمنهج الإلهي، والتزاما لسنة الرسول على ففي حديث عنه الله أنَّه قال: «والله لتأمرن بالمعروف، ولتنهون عن المنكر، ولتأخذن على أيدي الظالم، ولتأطرنه على الحق أطرا، أو ليضربن الله بقلوب بعضكم على بعض، ثم يلعنكم كما لعنهم»، (الهندى، ١٩٨٩، ح ٥٥٢٧) ج٣، ص ٦٧) ونلاحظ في كلام الإمام الحسين الله عندما شاهد صفوف الأعداء بكربلاء، قد اجتمعوا أمامه كالليل المظلم والسيل العارم، قال: «فَنِعْمَ الرَّبُّ رَبُّنَا وَبِئْسَ الْعِبَادُ أَنْتُمْ؛ أَقْرَرْتُمْ بِالطَّاعَةِ، وَآمَنتُمْ بِالرَّسُولِ مُحَمَّدٍ (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ)، ثُمَّ أَنْتُمْ رَجَعْتُمْ إلى ذُرِّيَّتِهِ وَعِتْرَتِهِ تُرِيدُونَ قَتْلَهُمْ! لَقَدِ اسْتَحْوَذَ عَلَيْكُمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاكُمْ ذِكْرَ اللهَّ الْعَظِيم؛ فَتَبًّا لَكُمْ وَلِمَا تُرِيدُونَ. إِنَّا لله َّ وَإِنَّا إِلَيْهِ راجِعُونَ. هَؤُلَاءِ قَوْمٌ كَفَرُوا بَعْدَ إِيهانِهِمْ فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ال (ابن شهر أشوب ج ٤، ص١٠٠).

بدأ الحسين الله فردا، وخلق وعيا جماهيريا يتصدى للظلم والفساد، فانطلقت القيادة لتكون جماعية بالبداية، وإن كانت تحت ظله الشريف، واستمرت بعد استشهاده في الأجيال اللاحقة. فالقيادة الإلهية مستمرة دائمة في نفوس المخلصين، وحاضرة ما دار الزمان. فحضور القيادة الإلهية، وهي المحرك، والمتصدي بوجه الظلم والفساد، وكذلك حضور الأمة الواعية المرشحة لاستخلاف الأرض، تلبي دعوة القائدة الإلهي،

فينزل الله نصره عليهم ﴿ يَأْيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تَنصُرُواْ اللهُ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ ( محمد: ٧)، وليس بعيدا، فقد استجابت الأمة الواعية لفتوى القائد الإلهي السيد علي السيستاني (https://ar.wikipedia.org/wiki) في جهاد داعش. لقد لبّت الجهاهير المؤمنة الواعية دعوة القائد المرجع إلى الوقوف بحزم ضد الفساد الداعشي، ونصروا الدين الإلهي، فاكتملت بذلك مقوّمات النصر الإلهي لهذه الأُمّة، واستحقّت وسام الخلافة الإلهيّة، فنزل عليها الإمداد الإلهي بالنصر، وتبوّأت مكانها اللائق بها، وهو الشهادة على سائر الأمم، امتثالا لقوله عز وجل: ﴿ وَكَذلِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةٌ وَسَطًا لِتكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ ( البقرة: ١٤٣٠). وأنهت هذه الفتوى نشاط داعش الممنهج. فكانت غطاءً شرعيًّا، ودعها معنويا لقوات الحشد، والفصائل المنطوية تحته. كان القائد الإلهي حاضرا، والأمة الواعية مستجيبة، فتحقق النصر الإلهي، فكان لزاما على القائد بالتصدي مباشرة. لقول امير المؤمنين: «لولا حضور الحاضر، وما أخذ الله على العلماء أن لا يُقارّوا على كظة ظالم، ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها» (ابن أبي الحديد، ١٩٥٩، ج١، ص٢٠٢)

# امتياز دور الحسين من أدوار الأنبياء الله

وهنا لابد من تأكيد نقطة في غاية الأهمية، هي امتياز دور الحسين الله من أدوار الأنبياء الأنبياء الأنبياء المنافق المن المنفقة المنافق المنفقة ال

أهلهم للتصدي للعقائد الضالة، أما ما قام به سيد الشهداء الإمام الحسين الله من بعد أبيه وأخيه، فقد واجه ما هو أكثر تعقيدًا وإشكالا؛ فالمجتمع مسلم، يستظل بالشريعة الإسلامية، بمعنى أن هناك عقيدة واحدة، ولا وجود للشرك، والحسين الله يتمتع بالشرعية الإلهية بنص أحاديث رسول الله ﷺ ( المجلسي، ج ٤٣، ص ٢٩١) وهي شرعية خاتم الأديان، ولكن هناك في المجتمع سلوكين يتمايزان في التدين: مجتمع التدين الصحيح، ومجتمع التدين الزائف، الذي عمل عليه النظام الأموي، وكرَّس كل قواه لتثبيته. وهنا تكمن الخطورة في دوره للله. فقد سلك الله منهج جده (صلوات الله عليه وآله)، وأبيه، وأخيه الله الله بأن حدد مفهوم الشرعية في المجتمع، ولمن تعود. فقد التفّ النظام الأموي على الإسلام المحمدي بدهاء، ومكر، وخديعة من جهة؛ وغفلة الناس، وبالقوة، والبطش، من جهة أخرى، قد عمدت إلى سلب الشرعية من أصحابها، وتقمصّها الحاكم الأموي، ثم أضفي عليها ما يسيء للشريعة السمحاء بأحاديث موضوعة، وبالبطش، والتنكيل بمن يقف بوجه النظام الأموى خدمة لمصالحه، وكذلك بإحكام قبضته الجائرة على زمام الحكم. مما دفع الإمام الحسين الله إلى أن يثير الوعي، ويشجع الناس لتلمّس الشرعية في مَن تكون؟ وحثهم على الالتفاف حول أهلها. فشخّص أو لا السلوك الزائف الذي ابتدأه معاوية، ومن بعده ابنه يزيد، اللذان سلبا الشرعية الإلهية، وبهذا دفع الطائش يزيد بقوة هذه الشرعية، التي ادّعاها، أن يفسد ويحرّف قيم الشريعة السمحاء، مما جعل الإمام الحسين الله بحزم، وإصرار، يثير غبار الجهل، والغفلة عن عقول الناس، وينبههم إلى خطورة هذا الانحراف. ثم عمل الحسين الله في منهج إصلاحه، ونهضته على نحو واضح وبيّن، وأكده في كل كلماته الشريفة، على تثبيت الشرعية لنفسه، والدعوة لها، التي وضحها الإمام الصادق الله بقوله: «ألا وإنّا أهل بيت، من علم الله علمنا، وبحكم الله حكمنا، ومن قول صادق سمعنا، فإن تتبعوا آثارنا تهتدوا ببصائرنا، وإن لم تفعلوا يهلككم الله بأيدينا. معنا راية الحق من تبعها لحق، ومن تأخر عنها غرق. ألا وبنا يدرك ترة كل مؤمن، وبنا تخلع ربقة الذل عن أعناقكم،

وبنا فتح لا بكم، وبنا يختم لا بكم أ، (ابن أبي الحديد،١٩٥٩، ج ١، ص ٢٧٦) فلم يفرّط في بند من بنود منهج إصلاحه، وسار على ذلك أنصاره، وحملوا ذات المنهج، وأصبحوا حسينيي المنهج والسلوك؛ فكان برنامجه الإصلاحي يأتي بالبديل الإلهي للمنهج، وهو عاملٌ بسنة الاستبدال، ولم يكتف بالدعوة لاستئصال السلطة الفاسدة ليزيد، بل فضلا عن ذلك تأكيد اتباع المنهج الإلهي. انظر لكلام معاوية في محاولة منه لبناء الشرعية لابنه يزيد: «قال معاوية: أما ما ذكرت من أنك خبر من يزيد نفسا، فيزيد والله خبر لأمة محمد منك. فقال الحسين: هذا هو الإفك والزور، يزيد شارب الخمر، ومشترى اللهو، خير منى؟ فقال معاوية: مهلا، عن شتم ابن عمك، فإنك لو ذكرت عنده بسوء لم يشتمك. ثم التفت معاوية إلى الناس، وقال: أيها الناس، قد علمتم أن رسول الله على قبض، ولم يستخلف أحدا، فرأى المسلمون أن يستخلفوا أبا بكر، وكانت بيعة هدى، فعمل بكتاب الله وسنة نبيه، فلم حضرته الوفاة، رأى أن يستخلف عمر، فعمل عمر بكتاب الله، وسنة نبيه، فلم حضرته الوفاة رأى أن يجعلها شورى بين ستة نفر، اختارهم من المسلمين، فصنع أبو بكر ما لم يصنعه رسول الله، وصنع عمر ما لم يصنعه أبو بكر، كل ذلك يصنعونه نظرا للمسلمين، فلذلك رأيت أن أبايع ليزيد، لما وقع الناس فيه من الاختلاف، ونظرا لهم بعين الإنصاف.» (ابن شهر أشوب، ج ٢، ص ٣٠٠).

## أخلاق القيادة الإلهية

تمتاز الروح القيادية بسعة أفق، وعلو خلق، يجعل منه يتخلق بأخلاق الأبوة، وهذا ما قاله الرسول النا وعلى أبوا هذه الأمة» (الطبري، ج ٥، ص ١٠٨) وما يتحلى به على نحو عام من مكارم الأخلاق فهناك أخلاق أخرى، يمتاز بها القائد، نأخذ نهاذج منها: قبول المعذرة، لم يعقب الحسين على تراجع، وتخاذل، كل من الضحاك بن عبدالله المشرقي، ومالك بن النضر الأرحبي، واكتفى بقوله: «حسبي الله ونعم الوكيل، وأنتها في

حل». (الكافي، الكليني، ج ٥، ص ٦)

ويتمتع القائد الإلهي بالحكمة، وحسن التصرف، عندما ينحسر عنه الناس في المواقف الحاسمة، كموقف موسى الحمن قومه، إذ قالوا له: ﴿فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقاتِلا إِنَّا هاهُنا قاعِدُونَ ﴾ ( المائدة: ٢٤)، والموقف نفسه كان لعلي الله مع أهل الكوفة فقال: «قاتلكم الله، لقد ملأتم قلبي قيحًا، وشحنتم صدري غيظًا، وجرعتموني نغب التهام أنفاسًا، وأفسدتم على رأيي بالعصيان والخذلان». (الدينوري، ج ١، ص ٢١٢)

ومن أخلاق القائد الإلهي: الحلم. ونجد ذلك في قول هود للله حينها اتهمه قومه علانية بالسفاهة، فأجابهم: ﴿قَالَ يُقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَٰكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعُلَمِينَ ﴾ (الأعراف: ٦٧)، وكذلك جواب الحسين الله حينها اعترضه معاوية بالقول: «أما ما ذكرت من أنك خير من يزيد نفسا، فيزيد والله خير لأمة محمد منك. فقال الحسين: هذا هو الإفك والزور، يزيد شارب الخمر، ومشتري اللهو خير منى؟» (الطبري، ج ٤، ص ٣٠٥).

ومن بين الأخلاق القيادية: الحزم وعدم التردد. وهذا القائد موسى الله حينها تثاقل قومه، وانهزموا نفسيا قال كلمته بكل قوة: كلا، ﴿ فَلَمّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلاّ إِنَّ مَعِيَ رَبّي سَيهْدِينِ \* (الشعراء:٢١-٢٢). ولمّا رأى مُوسَىٰ إِنَّا لمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلاّ إِنَّ مَعِيَ رَبّي سَيهْدِينِ \* (الشعراء:٢١-٢٣). ولمّا رأى الحسين الحسين الله أن وظيفته، وتكليفه يحتّهان عليه السير في إصلاح ما فسد في الأمة، ليحقّ الحق ويبطل الباطل، فأظهر الله في خطبته موقفًا صارمًا، وحازمًا، من بيعة يزيد بن معاوية قائلا: «أَلا تَرُونَ أن الحَقّ لا يُعملُ بهِ، وأن الباطل لا يُتناهىٰ عنه ؟! ليرغَب المؤمنُ في لقاءِ الله مُحقًا، فإنّي لا أرى المَوتَ إلا سعادةً، ولا الحياةَ مع الظالمين إلا بَرمًا». (الإسراء: ٩٠ - ٩٣) ومن المزايا الأخرى هي عدم استسلام القائد الإلهي لرغبات (الإسراء: ٩٠ - ٩٣) ومن المزايا الأخرى هي عدم استسلام القائد الإلهي لرغبات الناس وأهوائهم، ودوام تمسكه بالحق، وهذا ما تجلى في موقف النبي على من طلب قريش أن يرضخ لأهوائهم باقتراحهم آيات معجزة، لا تقوى على أكثرها إلا القدرة الغيبية

الإِلْهِية، ومنها ما تستحيل بالذات، وقد أجابهم على: ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلاَّ بَشَرًا رَّسُولًا ﴾ (الإسراء: ٩٣)، وكان موقف أبي عبد الله الحسين الله من الذين اقترحوا عليه عدم التوجه إلى كربلاء، وهم كثيرون، ومنهم عبد الله بن الزبير (القمي، ج١، ص ٧٢) وأبو بكر عمر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي (ابن عساكر،١٩٩٥، ج١٤، ص ٢٠٩) وعبد الله بن جعفر (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٩) وعبد الله بن عباس (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٨) وأبو سعيد الخدري (ابن عساكر، ج١١، ص ۲۰۸) وأبو واقد الليثي (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٨) وجابر بن عبد الله (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٨) وأبو سلمة بن عبد الرحمن (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٨) والمسور بن مخرمة (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٨) وعبد الله بن مطيع (ابن عساكر، ج١٤، ص ۲۰۷) وعبد الله بن عمر (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٧)، وعمرو بن سعيد بن العاص (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢٠٩)، وجابر بن عبد الله (بابن سعد،١٩٩٣، ج١، ص٥٤٤)؛ بل حتى أخيه محمد بن الحنفية (ابن عساكر، ج١٤، ص ٢١١) الذي نصحه بعدم الخروج إلى العراق، كل هؤلاء وغيرهم عارضوا خروج الحسين الله بتعليلات مختلفة، وبعضهم دعاه لبيعة يزيد، أو للانعزال، أو الذهاب إلى اليمن (القمي، ج١، ص ٦٦) بعيدا من سلطة يزيد، لكنه الله رفضها كلها، لأنه يعلم هدفه، ومشر وعه، ببصيرة وإدراك لم يستوعبها غيره. إن موقف الحسين الله ذي البصيرة الثاقبة، الذي تربى في بيت النبوة، كان مصداقا للآية الشريفة: ﴿قُلْ هذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إلى الله َّ عَلى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتُّبَعَنِي﴾ (يوسف:١٠٨) لتحقيق الهدف في إحقاق الحق، وإزهاق الباطل، لكي تعرف الأمة حدود الشريعة الإسلامية الحقّة. وهناك صفات عديدة أخرى، وهي: أن القائد يرجو رضا الله تعالى، ولا يأخذ أجرا من أحد، وإنها أجره على الله، وأن قوله يتطابق مع فعله، ويمتاز بوضوح خطابه وصراحته، وأنه لا يلتفت إلى تحقيق مآربه الشخصية، وقبل كل شيء فإنه يتكل في عمله على الله تعالى، ويعمل بحدود استطاعته.



### الخاتمة

خلص هذا البحث إلى أن القائد الإلهي، المتمثل بالإمام الحسين الله، قد التزم السنن الإلهية، وهي سنن الاستخلاف، فكان الخليفة الرباني الذي تولى الإصلاح منهجا قرآنيا، والذي عمل به كل الأنبياء الله ، وكذلك عمل بسنّة الاستبدال المعنوي، لخلق مجتمع صالح ينشد من ورائه رضا الله تعالى، ويعمل ضمن الموازين الشرعية، وكما فعل القائد الإلهي طالوت باختبار أصحابه، فعل الإمام الحسين الله، وبالمنهج نفسه في سنة الابتلاء والاختبار لأصحابه وأنصاره.

وانتهى البحث إلى أن القائد الإلهي، الإمام الحسين الله، قد امتاز دوره من أدوار الأنبياء على في تحديد الشرعية. فإن الأنبياء الله عملوا في مجتمعات فيها واجهتان ظاهرتان، وقوتان متضادتان، وهما: قوى الحق، وقوى الباطل. وإن كامل الشرعية لأهل الحق، ولا لبس فيها، في حين تسعى قوى الضلال لإجهاضها، وقتل دعاة الشرعية هذه، ولكن المجتمع الذي واجهه الحسين الله ما كان بواجهتين، بل بعقيدة واحدة، ولكن بسلوكين مختلفين في التدين: مجتمع التدين الصحيح، ومجتمع التدين الزائف، وامتاز الله في تحديد عائدية الشرعية في المجتمع إلى شخصه الكريم، ورفض مدّعيها بالباطل، تثبيتا للمنهج الإلهي القويم لخلق مجتمع سليم.

### المصادر

- ١. إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات، الحر العاملي (ت:١٠٤)، مؤسسة الأعلمي،
   ببروت،١٤٢٥
- ٢. الأخبار الطوال، أبو حنيفة أحمد بن داود بن ونند الدينوري (ت: ٢٨٢)، منشورات
   الشريف الرضي، قم
  - ٣. أضواء على ثورة الحسين الله، محمد الصدر.
- ٤.أعلام الهداية (الإمام الحسين سيد الشهداء)، المجمع العالمي لأهل البيت الله قم، ١٤٢٢
- ٥. الإقبال بالأعمال الحسنة، علي بن موسى بن طاووس (ت: ٦٦٤)، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٤٠٩
- ٦. الإمامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري (ت: ٢٧٦)، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع
  - ٧. الإمامة والقيادة، كاظم الحسيني الحائري، مكتب آية الله كاظم الحائري، ١٩٩٥
- ٨.أنصار الحسين الله دراسة عن شهداء ثورة الحسين الرجال والدلالات، محمد مهدي شمس الدين، الدار الاسلامية
- ٩. بحار الأنوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار، الشيخ محمد باقر المجلسي
   (ت١١١١ هـ) دار الإحياء، بيروت،١٩٨٣م
  - ١٠. تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون (ت: ٨٠٨)، دار إحياء التراث العربي، بيروت
- ١١. تاريخ الأمم والملوك للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت: ٣١٠)، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت
- ١٢. تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (المتوفى:



٧١هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،١٩٩٥

17. ترجمه ريحانة رسول الله على الإمام الحسين الله من تاريخ مدينه دمشق، أبي القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر، (ت ٥٧١ هـ)، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قم، ط ٢٠١٤١٥

١٤. التفسير الكبير، تفسير القرآن العظيم، الطبراني (ت: ٣٦٠)، دار الكتاب الثقافي،
 الأردن، ٢٠٠٨

١٥. ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانيّة، محمّد مهدي شمس الدّين، المؤسسة الدوليّة للدراسات والنشر، بيروت، ط٧١١٤١٧هـ

١٦. الجامع الصغير، السيوطي (ت: ٩١١)

١٧. الجزء المتمم لطبقات ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (المتوفى: ٢٣٠هـ)، تحقيق: محمد بن صامل السلمى، مكتبة الصديق، الطائف،١٩٩٣

١٨ .سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار مع تطبيق النصوص الواردة فيها على بحار الأنوار، الشيخ عباس القمى، دار الأسوة للطباعة والنشر

١٩. سنن القيادة الإلهية في التاريخ، محسن الآراكي، دانشگاه أديان ومذاهب، قم،١٤٣٢

٠٠. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد (ت: ٦٥٦)، دار إحياء الكتب العربية،٩٥٩

٢١. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٣٥٤)، مؤسسة الرسالة، بروت،١٩٩٣

۲۲.الطبقات الكبري، ابن سعد، دار صادر، بيروت

٢٣. الفتوح، أحمد بن أعثم الكوفي (ت: ٣١٤)، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع،١٤١١



- ٢٤. الفروع من الكافي، الكليني (ت: ٣٢٩)، دار الكتب الإسلامية، طهران
- ٥٠. كامل الزّيارات، أبو القاسم جعفر بن محمد بن جعفر بن موسى بن قولويه القمي، مكتبة الصدوق
  - ٢٦. كنز العمال، المتقى الهندي (ت: ٩٧٥)، مؤسسة الرسالة، بيروت،٩٨٩
- ۲۷. لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين بن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (ت: ۷۱۱هـ)، دار صادر، ببروت، ۱٤۱۶
- ٢٨. اللهوف على قتلى الطّفوف، رضي الدين أبو القاسم علي بن موسى بن جعفر بن طاووس الحسنى الحلّى (٦٦٤ هـ)، دار الأسوة للطباعة والنشر
  - ٢٩. المأتم الحسيني مشروعيته وأسراره، السيد عبد الحسين شرف الدين الموسوي
- ٣٠. المجالس الفاخرة في مآتم العترة الطاهرة، عبد الحسين شرف الدين الموسوي، مؤسسة المعارف الإسلاميّة، ١٤٢١ هـ
- ٣١. مرآة العقول، الشيخ محمّد باقر بن محمّد تقي المجلسي، دار الكتب الإسلاميّة، ١٤٠٤، ٣٢. مرآة العقول، الشيخ محمّد باقر بن محمّد تقي المجلسي، دار الكتب الإسلاميّة، ٢٤٠٤، ٣٤٠ منشورات دار الهجرة، قم، ١٩٨٤،
- ٣٣. معجم البلدان، شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت
  - ٣٤. مفاتيح الجنان، عباس القمي (ت٥٩ ١٣٥)، مجمع إحياء الثقافة الإسلاميّة
    - ٣٥. مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، الرازي (ت: ٢٠٦)
- ٣٦. مقتل أبي مخنف، لوط بن يحيى بن سعيد بن مخنف بن مسلم الأزدي الغامدي، المطبعة العلمية، قم،١٣٩٨هـ
  - ٣٧. من وحي الثورة الحسينية، هاشم معروف الحسني، دار القلم، بيروت
- ٣٨. مناقب آل أبي طالب، ابن شهر أشوب (ت: ٥٨٨)، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف.



- ٣٩. منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقى (المتوفى: ٧٢٨هـ)، جامعة الإمام محمد بن سعو د الإسلامية،١٩٨٦
- ٤ . موسوعة الإمام على بن أبي طالب الله في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، دار الحديث للطباعة والنشر ١٤٢٥،
  - ١٤. موسوعة كربلاء، لبيب بيضون، مؤسسة الأعلمي، بروت
    - ٤٢. الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي
- ٤٣ . نفس المهموم في مصيبة سيدنا الحسين المظلوم ويليه نفثة المصدور فيها يتجدد به حزن العاشور، الشيخ عباس القمى، المكتبة الحيدرية
- ٤٤. الوثائق الرسميّة لثورة الإمام الحسين، عبد الكريم الحسيني القزويني، مكتبة الشهيد الصدر، ط ۲،۱٤۰٤هـ.

# إستعمال جزاء لاسو لتحديد اهم الخدمات المؤثرة في زيارة الاربعين

شروق عبد الرضا السباح مهدي وهاب نصر الله مريم صادق كاظم كلية الادارة والاقتصاد / جامعة كربلاء

> shorouq.a@uokerbala.edu.iq maryaim.s@s.uokerbala.edu.iq mehdi.wahab@uokerbala.edo.iq

### ملخص البحث

في هذا البحث تم استعهال طريقة احصائية دقيقة لتحديد مستوى الاهمية للعوامل المؤثرة في زيارة الاربعين وهي عدد من المتغيرات التي ممكن ان تؤثر على مستوى الخدمات المقدمة كمتغير معتمد خلال الزيارة الأربعينية وهي (X1 عدد سيارت الاسعاف و X2 المفارز الطبية و X3 المستشفيات الثابتة والمتنقلة و X4 الآليات و X5 باصات نقل الزائرين و X6 حاويات النفايات و X7 الكادر البشري الضيفي و X8 الوقود المتوفر و 29 محطات الطاقة الكهربائية المتنقلة X10 المواكب الحسينية. وتم التوصل الى تحديد اهمية المتغيرات بموجب طريقة جزاء لاسو البيزية حسب مستوى الاهمية للمتغيرات المؤثرة في الزيارة الاربعينية حيث نال المتغير X10 والذي يمثل العداد المواكب الحسينية الأهمية القصوى بالمرتبة الاولى فقد سجل اعلى قيمة جزاء بلغت الاهمية المتغير 30 الذي يمثل الكادر البشري الضيفي المستوى الثاني في الاهمية بقيمة جزاء بلغت 7 المرتبة الثانية، وجاء المتغير 4x الآليات بالمرتبة الثالثة، ومن ثم المتغير 3x بالمرتبة الرابعة والذي يمثل المستشفيات الثابتة والمتحركة، ومن ثم



المتغير x9 محطات الطاقة الكهربائية المتنقلة بالمرتبة الخامسة، والمتغير x8 توفر الوقود بالمرتبة السادسة، والمتغير x1 عدد سيارات الاسعاف بالمرتبة السابعة، والمتغير x2 المفارز المتنقلة بالمرتبة الثامنة.

الكلمات المفتاحية: جزاء لاسو - نظرية بيز - زيارة الاربعين- خدمات زيارة الاربعين- معلمة الحزاء

# Using the lasso penalty to determine the most important services affecting the fourteen visits

# Shorouk Abdel Reda Al-Sabbah Mahdi Wahab Nasrallah Maryam Sadiq Kazem

### **Abstract**

In this research the principle of the Pisi Lasso penalty and the usual Lasso penalty.were used as methods for organizing and selecting variables to determine the best of them. A number of variables have been taken into account that may affect the level

of services provided as an approved variable during the 40th visit: (X1 number of ambulances X2 medical detachments X3 pls hospitals X4 mechanisms. X5 buses transporting visitors. X6 waste containers. X7 guest human staff X8 available fuel

X9 mobile electric power plants X10 Husseini processions) and reached that the way of punishment for the peso is better than the penalty method Lasso is contagious

because it recorded the lowest average error boxes and morale of the two models as shown by the calculated F value and the value of Sig. . . The two methods reduced only two separate variables, the x5 and the x6 variable,



and made these variables highly unconsected as services provided during the 40th visit. We note that the penalty method of Lasso Albizi scored the lowest average foul boxes of the Lasso penalty method and that the Lasso penalty method and the penalty method of Lasso Albizi have reduced the same independent variables (X5· X6). The importance of the

variables was determined by the framework ...

Keywords: Lasso penalty - Bayesian theory - the forty visit - the services of the forty visit - the penalty parameter

#### مقدمة

تعد زيارة الاربعين من اهم الشعائر الحسينية التي حث عليها الرسول الكريم على واهل بيته فقد جعلها مولانا الحسن بن علي العسكري من علامات المؤمن، اما بالنسبة للزيارة مشيا على الاقدام فقد وردت في روايات تدلل على استحباب هذا العمل، فعن الامام الحسن العسكري في أنه قال: (علامات المؤمن خمس: صلاة إحدى وخمسين، وزيارة الأربعين، والتختم باليمين، وتعفير الجبين، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم). إقبال الأعمال: ٥٨٥ وعنه المقتل للمقرم: ص ٣٧١.

ويرى الباحثون أن الزيارة الاربعينية رمزاً ثورياً للتحرر من الظلم والطغيان، تجعل من الزائرين يشعرون بالأمان والقوة والاتصال مع الله، وتنمي لديهم القيم الانسانية كالتضحية والكرم والتسامح والمحبة والايثار في ما بينهم، والمحصلة لهذه الزيارة ان عملية المشي تتضمن العناصر والابعاد النفسية التي هي ممارسات تفاعلية وليس عملية جسمية صامته تعتمد على حركة الرجلين واليدين فقط، وعلى طول طريق مشي الزائرين الى الحسين المسين المس



والفكرية والدينية وإرشاد التائهين وغيرها الكثير.

في بعض الاحيان يكون عدد المتغيرات المستقلة المؤثرة على المتغير المعتمد كبيرة وبعضها غبر معروف ومترابطة فيها بينها فتنشأ مشكلة التعدد الخطى بين المتغبرات ويؤدى ذلك الى زيادة في تباين المقدرات وبالتالي دقة التنبؤ تكون غير مرضية، وكذلك من المهم في اي دراسة تطبيقية تحديد المتغبرات الاكثر اهمية والتي يمكن ان سيتم تضمينها في الانموذج، لذلك لابد من البحث عن طرائق مهمتها اختيار عدد المتغيرات التوضيحية الاهم وبالتالي تقليص عدد معاملات الإنحدار والخروج بالانموذج الافضل الذي تكون لديه قوة تفسيرية وتنبؤية عالية جداً. فهنالك العديد من الدراسات والبحوث التي تناولت موضوع تقديرات معلمات انموذج الإنحدار، منها ١٩٩٦ اقترح Tibshirani) [١٦] طريقة جديدة لتقدير معلمات النهاذج الخطية اسهاها LASSO وهي مختصر ات Absolute Shrinkage and Selection Operator والتي تقلل من مجموع مربعات البواقي الخاضعة لمجموع القيمة المطلقة للمعاملات والتي تكون اقل من قيمة ثابتة، وبسبب طبيعة هذا القيد فانه يميل الى انتاج بعض المعاملات التي تساوي بالضبط صفر وبالتالي يعطى نهاذج قابلة للتفسير، وباستخدام تجربة محاكاة توصل بان LASSO تتمتع بخصائص افضل من طريقة الخطوات المتسلسلة وطريقة إنحدار الحرف.

### هدف البحث

يهدف هذا البحث الى استخدام مبدأ جزاء لاسو لمعرفة وتحديد اهم العوامل المؤثرة على خدمات الزائرين.

# زيارة الأربعين

ان للزيارة الاربعينية خصوصية مستمدة من القرءان الكريم، والاحاديث النبوية

الشريفة في حث المولين والمحبين لسيد الشهداء على زيارته في جميع الاوقات بشكل عام وفي زيارة الاربعين بشكل خاص لما لهذه الزيارة من اهمية في تثبيت مشاعر المحبة والولاء للإمام الحسين على واستذكارا للآلام والمحن والمصائب التي حلت به وبأهل بيته الكرام الخسين التي السبايا من الشام الى العراق في العشرين من صفر من أجل دفن الرأس الشريف مع الجسد، ولعل ما اسهم في تميز زيارة الاربعين وخصها بهذه الاهمية ما رواه زرارة عن الامام الصادق على قال: (قال ابو عبد الله الله يا زرارة ان السهاء بكت على الحسين اربعين صباحا بالدم، وان الارض بكت اربعين صباحا بالسواد، وان الشمس بكت اربعين صباحا بالكسوف والحمرة، وان الجبال تقطعت وانتثرت، وان البحار تفجرت، وان الملائكة بكت اربعين صباحا على الحسين) (المجلسي، ١٩٨٣).

هذا فضلا عن ان ديمومة شعائر زيارة الاربعين ماهي الا صورا متكاملة متجددة لرسالة الإسلام، وهي اصوات المنادين بقيم ومبادئ الامام الحسين المثلة لنواميس السهاء وتباين الحق وسبل اتباعه التي عمل وسعى سلاطين الجور والطغيان على مر العصور في طمسها وتحريفها، فحركة العشق والتعطش المتولدة في نفوس زائري الامام الحسين المنه هي في حقيقتها حالة من حالات العشق والحب للقيم والمبادئ التي حملها انبياء الله ورسله وسعى الامام الحسين المنه لتثبيتها بتضحيته وثورته التي عبر عنه الامام الصادق المنه بقوله: (وهل الدين الا الحب) (الريشهري، ص٥٠٣)

الموكب الحسيني هو عبارة عن التحرّك الجماهيري للأمّة بقيادة الإمام المعصوم أو نائبه في عصر الغيبة الكبرى من أجل تحقيق أهداف ثورة الإمام الحسين المناهدية.

الخدمات التي تقدمها المواكب الحسينية خلال الزيارة الاربعينية:

- خدمات الطعام والشراب.





- الخدمات الصحية والدواء والعناية بالزائرين.
- الخدمات الفكرية والثقافية والتنموية والدينية.
  - الخدمات الإعلامية ونقل اخبار الزائرين.
- خدمات النظافة ودورات المياه وتنظيف الشوارع.

وخدمات أخر كثيرة تصب كلها في خدمة الزائرين للخروج بنتائج تليق بصاحب المكان وزائريه.

## جزاء لاسو: Lasso penalty

اكتشف طريقة الجزاء هذه من قبل الباحث روبرت تيبشر اني Ropert Tibshirani عام (١٩٩٦) حيث قام بصياغة هذه الطريقة وقدم الكثير من الافكار حول ادائها[ [Pliskin]

لاسو اقل تقلص مطلق واختيار العامل، هي مختصر ات للكلمات الانكليزية (Least (Absolute Shrinkage and Selection Operator) ، وهي دالة جزاء لإنموذج الانحدار الخطى وهي طريقة لتقدير معلمات إنموذج الانحدار وكذلك لاختيار وتنظيم المتغيرات الداخلة في الإنموذج لزيادة الدقة التفسيرية لنهاذج الانحدار المستخدمة في تحليل الظاهرة محل الدراسة من خلال عمليات ملائمة الإنموذج لاختيار مجموعة فرعية من المتغيرات المشتركة في الإنموذج النهائي بدلا من استخدامها كلها، ففي طريقة لاسو يتم تصغير مجموع مربعات الاخطاء العشوائية لاعطى حد من مجموع القيم المطلقة لمعاملات إنموذج الانحدار

صممت LASSO اصلاً لنهاذج المربعات الصغرى Least squares models، حيث تكشف LASSO عن كمية كبرة من سلوك المقدر عن طريق معامل لاسو او ما يسمى بالعتبة الناعمة Soft Thresholding بها في ذلك علاقة مقدر لاسو مع مقدر بانحدار الحرف Ridge Regression ومقدر افضل اختيار مجموعة جزئية من المتغيرات Stepwise selec- والتي تماثل طريقة الخطوات المتسلسلة -Best subset selection ، ويكشف ايضاً (كما في الانحدار الخطي) انه لايجب ان تكون تقديرات معامل لاسو فريدة (وحيدة) اذا كانت المتغيرات المستقلة تعاني من مشكلة التعدد الخطي . وان طريقة لاسو لها القدرة على اختيار مجموعة جزئية تعتمد على صيغة القيد، وعلى الرغم من انه تم تعريف لاسو للمربعات الصغرى الا انه يمكن بسهولة استعمال طريقة لاسو في مجموعة واسعة في كثير من النهاذج الاحصائية منها النهاذج الخطية المعممة ومعاملات التقدير المعممة ونهاذج المخاطر النسبية ومقدرات، ويمكن ان تستعمل لاسو في كثير من المجالات مثل الهندسة والاحصاءات البيزية والتحليل المحدب.

قبل طريقة انحدار لاسو كانت الطريقة الاكثر استخداماً لاختيار المتغيرات المستقلة التي يتم تضمينها ضمن الإنموذج هي طريقة الاختيار المتسلسل -Stepwise Selec التي تعمل على تحسين دقة الإنموذج في حالات معينة خاصة عندما يكون لبعض المتغيرات المستقلة علاقة قوية بمتغير الاستجابة، والذي يجعل التنبؤ غير دقيق، فضلاً طريقة انحدار الحرف Ridge Regression الاكثر شعبية التي تستعمل لتحسين دقة التنبؤ للإنموذج الانحدار . فهو يعمل على تحسين خطأ التنبؤ عن طريق تقليص معاملات الانحدار الكبيرة من اجل تقليل التكرار ولكنه لايقوم بالاختيار المشترك وبالتالي لايساعد على جعل الإنموذج اكثر قابلية على التفسير . بينها لاسو يستطيع تحقيق كلا هذين الهدفين عن طريق جعل مجموعة القيم المطلقة لمعاملات الانحدار لها مقادير اقل من قيمة ثابتة ، مما يُجير بعض المعاملات لتكون مساوية للصفر ، مع اختيار إنموذج ابسط لايتضمن تلك المعاملات [11].

مبدأ جزاء لاسو: LASSO Penalty Principle



ان مبدأ طريقة جزاء لاسو هو تصغير مجموع مربعات البواقي وفقاً الى قيد يمثل المجموع المطلق للمعاملات والتي تكون اصغر من ثابت معين، اذ يضع لاسو قيداً على مجموع القيم المطلقة لمعاملات الإنموذج Coefficients ، بحيث يجب ان يكون المجموع اقل من قيمة ثابتة (الحد الاعلى) من اجل القيام بذلك تطبق لاسو عملية التقلص (تنظيم) اذ انها تعاقب معاملات الانحدار وتقلص بعضها الى الصفر، واثناء عملية اختيار المتغيرات سيتم تحديد المتغيرات التي تحتوى على رمز غير صفري بعد عملية التقلص وستكون جزءاً من الإنموذج والهدف من هذه العملية هو تقليل خطأ التنبؤ.

ان في طريقة لاسو توجد معلمة ضبط (تسوية) هي التي تتحكم في قوة معاقبة (جزاء) معاملات الانحدار وتحتل اهمية كبرة في ذلك فعندما تكون معلمة الضبط كبرة بشكل كافي تضطر المعاملات إلى أن تكون مساوية للصفر، وهذه مقيدة في تقليل المتغيرات في الإنموذج، اي بمعنى كلم كانت قيمة معلمة الضبط كبيرة معناه عدد اكبر من المعاملات المساوية للصفر. واذا كانت معلمة الضبط مساوية للصفر، سنحصل على انحدار الم بعات الصغرى الاعتيادية OLS Regression ..

### صيغة جزاء لاسو: LASSO penalty Formula

تم تقدير معلمات انحدار لاسو طبقاً لمبدأ المربعات الصغرى من الصيغة الاساسية كالاتي:

ليكن لدينا عينة مؤلفة من N حالات كل حالة مؤلفة من P من المتغيرات المستقلة ومتغير متعمد واحد x وليكن x يمثل متجه المتغيرات المستقلة للحالة y ، فيكون هدف انحدار لاسو هو حل المعادلة الاتية :

$$\min\{\frac{1}{N}\sum_{i=1}^{N} \quad (yi - \beta_0 - x_i^T \beta)^2\} \text{ Subject to } \sum_{j=1}^{p} \quad |\beta_j| \le \mathbf{t}^{-[12]}$$
 ... (1)

اذا ان:

t: تمثل معلمة حرة تحدد مسبقاً والتي تعيين مقدار التسوية (التقليص).

X: مصفوفة المتغيرات المستقلة.

 $X_{ij} = (x_i)_j$  وان

X هي الصف  $j^{th}$  من المصفوفة

فيمكن كتابة صيغة لاسو بالشكل الاي:

Subject to  $||\beta|| \le t$ 

$$\{\frac{1}{N} ||y - \beta_0 I_N - X\beta||_2^2\}$$
...(2)

اذا ان:

. 1Nx) متجه الواحدات  $I_N$  وان  $I_N$  وان القياسي  $I_N$  متجه الواحدات  $|eta|_p = (\sum_{i=1}^N \ |eta_i|^p)^{1/p}$ 

(  $y_i$  يرمز  $\underline{x}$  للمتوسط القياسي لنقاط البيانات  $x_i$  و  $\underline{y}$  متوسط المتغير المعتمد(متغير الاستجابة والتقدير  $\beta_0=y-\underline{x_i}^T$  اذا ان :





$$= yi - \left(\underline{y} - x_i^T \beta\right) - x_i^T \beta = \left(yi - \underline{y}\right) - (x_i - yi - \beta_0 - x_i^T \beta)$$

وبالتالي فانه من الطبيعي العمل مع المتغيرات التي تم جعلها مركزية ( جعل متوسطها يساوي صفر) اضافة الى المتغرات المستقلة تكون معيارية مثالية

Typically standardizes  $\sum_{i=1}^{N} x_i^2 = 1$ .

ويمكن اعادة كتابة الصيغة (٢-٦) بالشكل الآي:

Subject to 
$$||\beta||_1 \le t$$
 
$$\{\frac{1}{N} ||y - X\beta||_2^2\}$$
 ...(3)

ويكون بصيغة مضاعف لاكرانج كالاتي:

$$\{\frac{1}{N} ||y - X\beta||_{2}^{2} + \lambda ||\beta||_{1}\}$$
...(4)

A هي المعلمة التي تتحكم في قوة الجزاء (العقوبة) على معلمات الانحدار . [14] [2] [19]

7-جزاء لاسو البيزى: Bayesian Lasso penalty

تفترض نظرية بيز Bayes Theorem أن المعلمة (المعلمات) غير المعروفة والمراد تقديرها متغرات عشوائية Random Variables وإن هنالك معلومات مسبقة عنها (اولية) تصاغ تلك المعلومات على شكل توزيع احتمالي يعرف بدالة الكثافة الاحتمالية الاولية Prior Probability function إذ يتم التعرف على هذه المعلومات من بيانات وتجارب سابقة او من النظرية التي تحكم الظاهرة . وايضاً تعتمد نظرية بيز على المعلومات الحالية للعينة التي يمكن ان تمثل بدالة الامكان Likelihoods Function الخاصة بالمشاهدات. وبدمج دالة الكثافة الاحتيالية للمعليات مع دالة الامكان الاعظم للمشاهدات الحالية نحصل على التوزيع الاحتيالي اللاحق Posterior والذي عن طريقه وتحت دالة خسارة معينة نستخرج تقديرات بيز.



تم تقدير معلمات انحدار لاسو طبقاً لمبدأ المربعات الصغرى من الصيغة الاساسية كالاتي:

ليكن لدينا عينة مؤلفة من N حالات كل حالة مؤلفة من P من المتغيرات المستقلة ومتغير متعمد واحد ، وليكن يمثل متجه المتغيرات المستقلة للحالة، فيكون هدف انحدار لاسو هو حل المعادلة الاتية:

(1) ... [17] Subject to t

اذا ان:

t : غثل معلمة حرة تحدد مسبقاً والتي تعيين مقدار التسوية (التقليص).

## جزاء لاسو البيزي: Bayesian Lasso penalty

تفترض نظرية بيز أن المعلمة (المعلمات) غير المعروفة والمراد تقديرها متغيرات عشوائية وان هنالك معلومات مسبقة عنها (اولية) تصاغ تلك المعلومات على شكل توزيع احتهالي يعرف بدالة الكثافة الاحتهالية الاولية إذ يتم التعرف على هذه المعلومات من بيانات وتجارب سابقة او من النظرية التي تحكم الظاهرة . وايضاً تعتمد نظرية بيز على المعلومات الحالية للعينة التي يمكن ان تمثل بدالة الامكان الخاصة بالمشاهدات . وبدمج دالة الكثافة الاحتهالية للمعلمات مع دالة الامكان الاعظم للمشاهدات الحالية نحصل على التوزيع الاحتهالي اللاحق Posterior والذي عن طريقه وتحت دالة خسارة معينة نستخرج تقديرات بيز.





ان طريقة لاسو التي قدمها Tibshirani (1996) لاختيار المتغيرات (تقليصها) في آن واحد واختيار انموذج الانحدار المناسب من مجموعة من نهاذج الانحدار تعد من الطرائق الشائعة في نهاذج الانحدار الخطية الذي تاخذ الصيغة الآتية:

$$y = \mu + X\beta + e$$

اذ أن:

μ متجه الاستجابة 1nx والذي يمثل المتوسط العام للاستجابات

X مصفو فة المتغرات المستقلة nxp

$$eta = (eta_1, \dots, eta_p)'$$
 متجه معاملات الانحدار التي سيتم تقديرها

 $\sigma^2$  متجه الاخطاء العشوائية التي تتوزع توزيع طبيعي مستقل بمتوسط صفر وتباين مجهول e

ان تقدير لاسو يقلل من مجموع مربعات البواقي نسبة الى حد معين t ضمن المعيار 1L (القيمة المطلقة) , ولقيم t الاقل من المعيار L/ لتقدير المربعات الصغرى الاعتيادية للـ β فأن تقديرات لاسو يمكن ان توصف كحل للصيغة الآتية:

$$(\tilde{y} - X\beta)'(\tilde{y} - X\beta) + \lambda \sum_{j=1}^{p} |\beta_j|$$
 ... (5)

اذ أن :

 $\tilde{y} = y - y$  متجه الاستجابة القياسي  $\tilde{y}$ 

٨ معلمة الجزاء المرتبطة بالحد t

وبها ان دالة الكثافة الاحتمالية للتوزيع الاسى المزدوج كخليط في توزيعات طبيعية تقاس كالاتي :

$$\frac{a}{2}e^{-a|z|} = \int_0^\infty \frac{1}{\sqrt{2\pi}}e^{-z^2/2s} \frac{a^2}{2}e^{-a^2s/2} ds \qquad a > 0 \quad ...(6)$$

Andrews & Mallows (1974) اقترحا الآتى:



$$y \setminus \mu, X, \beta, \sigma^{2} \sim N_{n} (\mu I_{n} + X\beta, \sigma^{2} I_{n})$$

$$\beta \setminus \tau_{1}^{2}, \dots, \tau_{p}^{2} \sim N_{n} (0_{p} + \sigma^{2} D_{r}) ; D_{r} = diag(\tau_{1}^{2}, \dots, \tau_{p}^{2})$$
(7)
$$\tau_{1}^{2}, \dots, \tau_{p}^{2} \sim \sum_{j=1}^{p} \frac{\lambda^{2}}{2} e^{-\frac{\lambda^{2} \tau_{j}^{2}}{2}} d\tau_{j}^{2} ; \tau_{1}^{2}, \dots, \tau_{p}^{2} > 0$$

$$\sigma^{2} \sim \pi(\sigma^{2}) d\sigma^{2}$$

وأن  $\sigma^2$  و  $au_1^2, \dots, au_p^2$  وأن

وبعد اجراء التكامل نسبة للـ  $au_p^2$  , ... ... ,  $au_p^2$  فأن التوزيع الشرطي الاولي للـ  $au_p$  سياخذ الشكل الآتي :

...(8)
$$\pi(\beta \setminus \sigma^2) = \prod_{j=1}^p \frac{\lambda}{2\sqrt{\sigma^2}} e^{-\lambda |\beta_j|/\sqrt{\sigma^2}}$$

(Park & Casella 2008) اقترحا بان صيغة لاسو يمكن ان تشير الى توزيع لاحق بيزي عندما تكون المعلمة  $\beta_j$  لها توزيعات أولية (سابقة) أسية مزدوجة (Laplace ) اذا استبدلت في الانموذج (۱) الاتى:

$$\beta \setminus \tau_1^2, ..., \tau_p^2 \sim N_n (0_p + \sigma^2 D_r)$$
;  $D_r = diag(\tau_1^2, ..., \tau_p^2)$   
فان التوزيع الاولى للـ  $\beta$  سيكون كالآتى:

...(9)
$$\pi(\beta) = \prod_{j=1}^{p} \frac{\lambda}{2} e^{-\lambda |\beta_{j}|}$$

$$\sigma^2$$
 اذا أن  $\beta$  مستقلة (غير مشروطة) بـ  $\sigma^2$ 

 $\sigma^2$  لله اولي كتوزيع وباستعمال  $Typical\ inverse\ Gamma$  القياسي كاما معكوس توزيع وباستعمال كالآتي :

...(10)
$$\pi(\sigma^2) = \frac{\gamma^a}{\Gamma(a)} (\sigma^2)^{-a-1} e^{-\frac{\gamma}{\sigma^2}}$$
;  $\sigma^2 > 0$   $(a > 0, \gamma > 0)$ 

وأن دالة الكثافة الاحتالية المشتركة تكون كالآتي:

$$\begin{split} &f(y \mid \mu, \beta, \sigma^2) \pi(\sigma^2) \pi(\mu) \prod_{j=1}^{p} \pi(\beta_j \mid \tau_j^2, \sigma^2) \pi(\tau_j^2) \\ &= \frac{1}{2\pi^{\frac{n}{2}}} e^{-\frac{1}{2\sigma^2} (y - \mu I_n - X\beta)' (y - \mu I_n - X\beta)} x \frac{\gamma^a}{\Gamma(a)} (\sigma^2)^{-a-1} e^{-\frac{\gamma}{\sigma^2} x} \frac{1}{(2\pi\sigma^2 \tau_i^2)^{\frac{1}{2}}} e^{-\frac{1}{2\sigma^2 \tau_j^2} \beta_j^2} \frac{\lambda^2}{2} e^{-\lambda^2 \tau_j^2/2} \end{split}$$

والآن باعتبار y معدل عناصر y , و بسبب ان اعمدة X اصبحت قياسية فان:

$$(y - \mu I_n - X\beta)'(y - \mu I_n - X\beta)$$

$$= \left(\underline{y} - \mu I_n\right)'\left(\underline{y} - \mu I_n\right) + (\tilde{y} - X\beta)'(\tilde{y} - X\beta)$$

$$= n \left( \underline{y} - \mu \right)^2 + (\tilde{y} - X\beta)'(\tilde{y} - X\beta)$$

فأن التوزيع الشرطي الكامل للـ  $\mu$  هو توزيع طبيعي بمتوسط y وتباين  $\frac{\sigma^2}{n}$  .

وبالمكاملة نسبة الى µ نحصل على الدالة الحدية كالاتي:

$$\frac{1}{(\sigma^2)^{\frac{n-1}{2}}} e^{-\frac{1}{2\sigma^2}(\tilde{y}-X\beta)'(\tilde{y}-X\beta)} (\sigma^2)^{-\alpha-1} e^{-\frac{\gamma}{\sigma^2}\chi} \prod_{j=1}^p \frac{1}{(\sigma^2\tau_j^2)^{\frac{1}{2}}} e^{-\frac{1}{2\sigma^2\tau_j^2}\beta_j^2} \frac{\lambda^2}{2} e^{-\lambda^2\tau_j^2/2} \dots (11)$$

وكما نلاحظ ان الدالة (5) تعتمد على ٧ فقط من خلال ٧٠ . وما يزال ارتباط المعلمات لاخرى غير متاثر وهكذا نستطيع الحصول على عينات Gibbs الله  $au^2$  و  $\sigma^2$  و  $\sigma^2$  على بالاستناد على دالة الكثافة السابقة

etaومبا ان التون و الاس الذي يتضمن eta هو توزيع طبيعي متعدد المتغيرات : والاس الذي يتضمن هو:

$$\begin{split} -\frac{1}{2\sigma^2}(\tilde{y}-X\beta)'(\tilde{y}-X\beta) &- -\frac{1}{2\sigma^2}\beta'D_{\tau}^{-1}\beta \\ &= -\frac{1}{2\sigma^2}\{\beta'(X'X+D_{\tau}^{-1})\beta - 2\tilde{y}'X\beta + \tilde{y}'\tilde{y}\} \end{split}$$

: وليكن  $A = X'X + D_{ au}^{-1}$  واكهال المربع لما بين الاقواس ينتج



$$eta'Aeta-2 ilde{y}'Xeta+ ilde{y}' ilde{y} = (eta-A^{-1}X' ilde{y})'A(eta-A^{-1}X' ilde{y})+ ilde{y}'(I_n-XA^{-1}X') ilde{y}$$
 اذاً  $eta$  له توزيع شرطي طبيعي بمتوسط  $A^{-1}X' ilde{y}$  وتباين  $A^{-1}X'$ 

وان التوزيع الشرطى الكامل للـ  $\sigma^2$  هو معكوس كاما كالآتي :

$$(\sigma^{2})^{-\frac{n-1}{2}-p/2-a-1} \exp\{-\frac{1}{2\sigma^{2}}(\tilde{y}-X\beta)'(\tilde{y}-X\beta)/2+\beta'D_{\tau}^{-1}\beta/2+\gamma)\}$$

و معلمة قياس  $\sigma^2$  له توزيع معکوس کاما بمعملة شکل  $-\frac{n-1}{2}-p/2-a-1$  و معلمة قياس  $(\tilde{y}-X\beta)'(\tilde{y}-X\beta)/2+\beta'D_{\tau}^{-1}\beta/2+\gamma)$ 

ولكل j=1,...,p فان الجزء الذي يتضمن  $au_j^2$  من التوزيع المشترك هي :

$$\tau_j^{2^{-\frac{1}{2}}}exp\{-\frac{1}{2}\beta_j^2/\sigma^2/\tau_j^3 \pm \lambda^2\tau_j^2)\}$$

: فأن التوزيع اللاحق المشترك لله  $\beta$  و  $\sigma^2$  في ظل التوزيعات الاولية (2) و (3) يكون كالات

$$\pi(\beta, \sigma^2 \setminus y) = \frac{\pi(\beta).\pi(\sigma^2).l(\beta, \sigma^2 \setminus y)}{\iint \pi(\beta).\pi(\sigma^2).l(\beta, \sigma^2 \setminus y)d\beta d\sigma^2} \dots (12)$$

وبعد التعويض في الصيغة 2-33 فان التوزيع اللاحق يكون بالشكل الاتي :

$$(\sigma^{2})^{-(n+p-1)/2-a-1} \exp\{-\frac{1}{2\sigma^{2}}(\tilde{y} - X\beta)'(\tilde{y} - X\beta)/2 + + \gamma\} - \frac{\lambda}{\sqrt{\sigma^{2}}} \sum_{j=1}^{p} |\beta_{j}| \}. (13)$$

ان شكل دالة الكثافة الاحتمالية (6) تشير الى انه من الآمن ان نضع  $\sigma=0$  لافتراض ان البيانات ليس لها خطية (بعبارة اخرى  $ilde{y}$  ليست في فضاء متعامد له X وايضا ليكن  $\gamma=0$  وهذا مقابل لاستعمال لم خطية (بعبارة اخرى  $\gamma=0$  ليست في فضاء متعامد له  $\gamma=0$  ونلاحظ ان تغير وحدة واحدة من قياس  $\gamma=0$  لايتطلب اي تغيير في  $\gamma=0$  لغرض انتاج حل بيزي متوازن (المصفوفة  $\gamma=0$  هي واحدة لقابليتها للقياس) .



وباستعمال خوارزمية تعظيم التوقع (EM) يمكن الحصول على تقديرات معلمات انحدار لاسو البيزي من خلال تطبيق الخوارزمية على المعادلة رقم (13) كالاتي :

ان المعلمة لم لها دالة امكان والتي عند تعظيمها للحصول على تقدير بيز التجريبي . 2001) Casella , اقترحت خوارزمية تعظيم التوقع EM عن طريق محاكاة مونت-كارلو التي تنفذ باستعمال معانية جبس Gibbs sampler للاسو البيزي وحسب الخطوات الآتية:

- $\lambda^{(0)}$  في التكرار الاول N=K نختار قيمة اولية للـ  $\lambda^{(0)}$
- Gibbs باستعمال معاينة  $au^2$  و  $\sigma^2$  و  $\sigma^2$  باستعمال معاينة (۲ من التوزيعات اللاحقة لله  $\sigma^2$ 
  - $\lambda^{(k)}$  نکر ر استعمال  $\lambda$  فی التکر ار (۳
- ٤) خطوة ايجاد التوقع : تقرب دالة الامكان المتوقعة ( للبيانات الكاملة ) لله لا بتعويض المعدلات  $au_1^2,\ldots, au_n^2$  و  $\sigma^2$  و  $\beta$  المستندة الى معاينة جبس في الخطوة (3) نسبة لمعلمات الدالة
- ٥) خطوة التعظيم : عند التكرار  $\lambda^{(k+1)}$  تكون قيمة  $\lambda$  التي تعظم توقع دالة اللوغاريتيم في الخطوة السابقة.
- ٦) العودة للخطوة (٢) وتكرار نفس الاجراءات لحين الحصول على التقارب المطلوب بين كل تقدير وقبله وان Log Likelihood تكون كالآتى:

$$\begin{split} -\left(\frac{n+p-1}{2} + a + 1\right) \ln\left(\sigma^{2}\right) &- \frac{1}{2\sigma^{2}} (\tilde{y} - X\beta)' (\tilde{y} - X\beta)/2 + + \gamma) + \\ &\frac{1}{2} \sum_{j=1}^{p} \quad \ln\ln\left(\tau_{p}^{2}\right) - \frac{1}{2} \sum_{j=1}^{p} \quad \frac{1}{\sigma^{2} \tau_{j}^{2}} \beta_{j}^{2} + p \ln(\lambda^{2}) - \\ & \dots (14) \frac{\lambda^{2}}{2} \sum_{j=1}^{p} \quad \tau_{j}^{2} \end{split}$$

الخطوة (٤) من التكرار K تتضمن اخذ القيم المتوقعة لدالة لوغاريتيم الامكان الشرطية على  $ilde{y}$  في كل تكرار  $\lambda^{(k)}$  للحصول على تكرار خوارزمية تعظيم التوقع كالاتى :

$$\lambda^{(k+1)} = \sqrt{\frac{2P}{\sum_{j=1}^{p} \quad E_{\lambda^{(k)}}[\tau_{j}^{2}/\tilde{y}]}}$$

والتوقعات الشرطية يجب ان تستبدل بالمعادلات المستخرجة من معاينة Gibbs .



#### الجانب العملي:

تم الاخذ بنظر الاعتبار عدد من المتغيرات التي ممكن ان تؤثر على مستوى الخدمات المقدمة كمتغير معتمد خلال الزيارة الأربعينية وهي (X1 عدد سيارت الاسعاف و X2 المفارز الطبية و X3 المستشفيات الثابتة والمتنقلة و X4 الآليات و X5 باصات نقل الزائرين و X6 حاويات النفايات و X7 الكادر البشري الضيفي و X8 الوقود المتوفر و X9 محطات الطاقة الكهربائية المتنقلة X10 المواكب الحسينية). والتي اخذت من النشرات الاحصائية السنوية لمركز كربلاء للبحوث والدراسات كما في جدول (١) وبتطبيق طريق جزاء لاسو وجزاء لاسو البيزي.

جدول (١) المعلومات المقدرة باستعمال طريقة جزاء لاسو وطريقة جزاء لاسو البيزي وقيمة t لكل طريقة ومعلمة الجزاء التفسيرية

| Variable | LASSO   | t-value | Penalty | BLASSO | t-value | Penalty | Important |
|----------|---------|---------|---------|--------|---------|---------|-----------|
| x1       | 1.57689 | 13.5697 | 1.9971  | 1.2344 | 17.3556 | 1.9075  | 7         |
| x2       | 0.78966 | 8.78543 | 0.1225  | 0.2556 | 9.46444 | 0.1123  | 8         |
| х3       | 4.78666 | 22.4366 | 2.0071  | 5.9077 | 25.8966 | 2.1078  | 4         |
| x4       | 5.7886  | 31.3688 | 2.9999  | 5.5565 | 32.4642 | 2.9766  | 3         |

| المؤتمراك | <b>\$</b> ><++} |
|-----------|-----------------|
|-----------|-----------------|

| x5         | 0.00000     | 0.00000              | 0      | 0.00000    | 0.00000              | 0      | No Important |
|------------|-------------|----------------------|--------|------------|----------------------|--------|--------------|
| х6         | 0.00000     | 0.00000              | 0      | 0.00000    | 0.00000              | 0      | No Important |
| x7         | 8.79565     | 56.7854              | 3.6546 | 9.79664    | 58.7755              | 3.3111 | 2            |
| x8         | 2.56444     | 12.4666              | 0.9999 | 4.67544    | 16.5376              | 0.9972 | 6            |
| x9         | 4.56444     | 11.4444              | 2.0182 | 6.44442    | 12.3364              | 2.0072 | 5            |
| X10        | 9.78654     | 55.6755              | 3.9907 | 10.5633    | 60.5644              | 3.9322 | 1            |
| Indicators | MSE= 2.8096 | F=79.434Sig. 0.00001 |        | MSE=1.3433 | F=146.234Sig. 0.0000 |        |              |

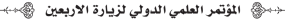
## مناقشة النتائج :

نلاحظ من جدول (١) ان طريقة جزاء لاسو البيزي افضل من طريقة جزاء لاسو العتبادية لانها سجلت اقل متوسط مربعات خطأ ومعنوية الانمو ذجين كما هو مين من قيمة F المحسوبة وقيمة Sig. . وإن الطريقتين قلصت متغيرين مستقلين فقط هما المتغير x5 والمتغير x6 وجعلت هذين المتغيرين غير مهمين بدرجة عالية كخدمات مقدمة خلال زيارة الأربعين . ونلاحظ بان طريقة جزاء لاسو البيزي سجلت اقل متوسط مربعات خطأ من طريقة جزاء لاسو وان طريقة جزاء لاسو وطريقة جزاء لاسو البيزي قد قلصت نفس المتغيرات المستقلة وهي (X5، X6). وتم تحديد اهمية المتغيرات بموجب الطريقة الافضل وهي طريقة جزاء لاسو البيزية حسب مستوى الاهمية للمتغيرات المؤثرة في الزيارة الاربعينية حيث نال المتغير x10 والذي يمثل اعداد المواكب الحسينية الأهمية القصوي بالمرتبة الأولى فقد سجل اعلى قيمة جزاء بلغت ٣, ٩٣٢٢ و٣ يليه المتغير x7 الذي يمثل الكادر البشري الضيفي المستوى الثاني في الاهمية بقيمة جزاء بلغت ٣١٢١٣ ٣, بالمرتبة الثانية، وجاء المتغير x4 الآليات بالمرتبة الثالثة، ومن ثم المتغير x3 بالمرتبة الرابعة والذي يمثل المستشفيات الثابتة والمتحركة، ومن ثم المتغير x9 محطات الطاقة الكهربائية المتنقلة بالمرتبة الخامسة، والمتغير x8 توفر الوقود بالمرتبة السادسة، والمتغير x1 عدد سيارات الاسعاف بالمرتبة السابعة، والمتغير x2 المفارز المتنقلة بالمرتبة الثامنة.

## الاستنتاجات

١ - طريقة جزاء لاسو البيزي افضل من طريقة جزاء لاسو الاعتيادية لانها سجلت اقل
 متوسط مربعات خطأ

٣- استبعدت الطريقتين متغيرين مستقلين فقط هما المتغير x5 الذي يمثل باصات نقل الزائرين والمتغير x6 والذي يمثل حاويات النفايات.



٤-تم تحديد اهمية المتغيرات بموجب الطريقة الافضل وهي طريقة جزاء لاسو البيزية
 حسب مستوى الاهمية للمتغيرات المؤثرة في الزيارة الاربعينية.

٤ - نال المتغير x10 والذي يمثل اعداد المواكب الحسينية الأهمية القصوى بالمرتبة الأولى.

٥- سجل المتغير x7 الذي يمثل الكادر البشري الضيفي المستوى الثاني في مستوى
 الاهمية حسب الطريقة المستعملة في التقدير.

7 - سجل المتغير x4 الآليات بالمرتبة الثالثة

٧- سجل المتغير x3 بالمرتبة الرابعة والذي يمثل المستشفيات الثابتة والمتحركة .

٨- سجل المتغير x9 محطات الطاقة الكهربائية المتنقلة بالمرتبة الخامسة

٩ - سجل المتغير x8 توفر الوقود بالمرتبة السادسة

• ١ - سجل المتغير x1 عدد سيارات الاسعاف بالمرتبة السابعة، واخيراً المتغير X۲ المفارز المتنقلة بالمرتبة الثامنة.

## التوصيات

1- نوصي الجهات ذات العلاقة بايلاء اهمية كبيرة بالمواكب الحسينية وتقديم الدعم الكافي لها كوناها حققت اكثر المتغيرات اهمية من باقي المتغيرات عدم اهمال اي من المتغيرات الاخرى كونها جميعها لها تاثير معنوي على الزيارة الاربعينية. وذلك بسبب ان المواكب الحسينية تقدم الدعم المعنوي واللوجستي للزائرين خلال زيارة الاربعين بايواء الزائرين واطعامهم وتوفير المستلزمات الطبية والفنية لهم.

٢- ضرورة تكثيف حملات الوعي الثقافي والنظافة بالتعاون مع أصحاب المواكب وتوجيه الزائرين من خلال الوسائط الإعلامية.

٣- ضرورة تثقيف الزائرين بالشعائر الحسينية، لما لهذه الزيارة من أثر رئيس في بناء المجتمع الموالي لأهل البيت



#### المصادر:-

العتبة العباسية المقدسة / مؤشرات الرضاعن الخدمات المقدمة للزائرين في موسم الأربعين للامام الحسين الله.

١. الدكتور مصطفى عزيزي / الابعاد العقدية في مضامين الزيارة الاربعينية / ص١٠.
 ٣. دبدوب، مروان عبد العزيز . (١٩٩٨) (تقويم بعض طرائق التعرف على العلاقة الخطية في نهاذج الانحدار)، جامعة الموصل، مجلة الرافدين، ٢٠، ٥٣، ص: ٣٥٣–٣٦٠.
 ٤. عبودي، عهاد حازم، علي، حميد يوسف، (٢٠١٧)، (مقارنة مقدري - Lurber Las) عبودي، عهاد حازم، علي، حميد يوسف، (٢٠١٧)، (مقارنة مقدري - عماد الاقتصادية عبودي، على العادم الاقتصادية الاقتصادية الدرية، العدد (٢٨)، الجزء الاول، بحث مستل من اطروحة دكتوراه .

٥. المجلسي، محمد باقر . بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار، ط٢، دار الكتب الاسلامية، ج٤٥، ١٩٨٣

۱. الريشهري، محمد، ميزان الحكمة، ج۱ http://shiaonlinelibrary.com

- 7. Al-Hassan ,Yazid M., (2010), "Performance of a new ridge regression estimator", Journal of the Association of Arab Universities for Basic and Applied Sciences, 9, 23–26.
- 8. Ali , Sadig Mohommed BAGER, (2018) , "Ridge Regression for Addressing of the Multicollinearity Problem with Application in Cost of Production", 3rd Central & Eastern European LUMEN International Conference New Approaches in Social and Humanistic Sciences | NASHS 2017 | Chisinau, Republic of Moldova | June 8-10, 2017, 57-63.



- 9. ALKHAMISI M. A., SHUKUR G., (2007), "A Monte Carlo Study of Recent Ridge Parameters ", Communications in Statistics— Simulation and Computation, Taylor & Francis, 36: 535-547.
- 10. C. Montgomery, Douglas; A. Peck, Elizabeth; Vinining G. Geoffery, (1982). "Introduction to linear regression analysis", Fifth Edition, A JOHN WILEY & SONS, INC., PUBLICATION.
- 11. E. Hoerl, Arthur. and W. Kennard, Robert, (1976)."Ridge regression: iterative estimation of the biasing parameters", commun. Statist.A5, 77-88.
- 12. Fonti Valeria, (2017), "Feature Selection using LASSO", Research Paper in Business Analytics, VU Amsterdam.
- 13. Fujino , Yuri, Murata, Hiroshi, Mayama, Chihiro Asaoka, Ryo , (2018), "Applying "Lasso" Regression to Predict Future Visual Field Progression in Glaucoma Patients", The Association for Research in Vision and Ophthalmology, Inc, 2334-2339.
- 14. Hans, Christ, (2009), "Bayesian lasso regression", Biometrika ,96, 4, Biometrika Trustpp. 835–845.
- 15. Hoerl, Arthur .E. and Kennard, Robert W., (1970a)."Ridge regression: Biased estimation for non-orthogonal Problems", T Econometrics Journal, Vol.12, No.1,55-67.
- 16. Hoerl, Arthur .E. and Kennard, Robert W., (1970b)."Ridge



regression: Applications to Non-Orthogonal Problems, ", T Econometrics Journal, Vol.12, No.1,69-82.

17. J. Fu Wenjiang, (1998), "Penalized Regressions: The Bridge Versus the Lasso", Journal of Computational and Graphical Statistics, Volume 7, Number 3, Pages 397-416.

18. Kannard, Arthur E. Boart W.; F. Baldwin, Kent, (1975), "Ridge Regression, Some solutions", Communications in statistics, 4(2), 105-123.

19. L.J, Pliskin, (1987) "A Ridge type Estimator and good prior Means. Communication in Statistics, 16,3427-3429.32

20. Tibshirani, Robert, (1996), "Regression Shrinkage and Selection via the Lasso", J. R. Statist. Soc. B 58, No. 1, pp. 267-288.

21. Tibshirani, Robert, (1997), "The LASSO method for variable selection in Cox Model", J. R. Statist. Soc. B 58, No. 1, pp. 267-288.

22. Zhang, Ruoqiu; Zhang, Feiyu; Chen ,Wanchao; Yao ,Heming; Ge Jiong; WuS,hengchao; Wu,Ting; Du, Yiping, (2018), "A new strategy of least absolute shrinkage and selection operator coupled with sampling error profile analysis for wavelength selection", Esiliver, Chemometrics and Intelligent Laboratory Systems 175,47–54.



# التنبؤ بعدد الزائرين العراقيين المشاركين في زيارة الأربعين باستعمال منهجية Box-Jenkins

للفترة (۲۰۲-۲۲۲۲)

شروق عبد الرضا سعيد السباح سكينة شامل جاسم حنان جساب محمد

## ملخص البحث

في هذ البحث تم استعمال البيانات السنوية لأعداد الزائرين المحليين وبواقع (١٥) مشاهدة سنوية وللفترة من (٢٠٠٨-٢٠١١)، والتي الحصول عليها من مركز كربلاء للدراسات والبحوث التابع للعتبة الحسينية المقدسة وقد كان الهدف من البحث هو التنبؤ باعداد الزائرين العراقيين للزيارة الاربعينية، وتم استعمال نماذج السلاسل الزمنية (منهجية بوكس-جينكينز) لتحقيق هذا الهدف وتم التوصل الى ان عدد الزائرين في حالة تزايد في السنوات المقبلة.

الكلمات المفتاحية: زيارة الاربعين - اعداد الزائرين- السلاسل الزمنية، التنبؤ، بو کس جينکينز . Predicting the number of Iraqi visitors participating in Visiting the fortieth using the snikneJ-xoB methodology For the period (6202-2202)

# Shorouk Abdel Reda Saeed Al-Sabbah Sakina Shamil Jassim

Hanan Jasab Muhammad

#### **Abstract**

In this research, annual data on the number of local visitors was used

(15) annual observations for the period (2008-2021), which were obtained from The Karbala Center for Studies and Research of the Holy Shrine of Hussein, which was the target From the research, it was used to predict the number of Iraqi visitors for the Arbaeen visit Time series models (Box-Jenkins methodology) were used to achieve this goal The number of visitors will increase in the coming years.

**Keywords**: Arbaeen visit - number of visitors - time series, forecasting,

Box Jenkins.



#### ملخص البحث

إنَّ قضية استشهاد الامام الحسين المسلمات في الدين الإسلامي اذ قتل مظلوماً على يد الفئة الباغية بمعركة الطف الخالدة في كربلاء المقدسة، وتشرفت كربلاء بجسده الطاهر ليكون قبلة للمؤمنين يزار لطلب الشفاعة وتقرباً لله (عز وجل)، وتعد زيارة الأربعين المليونية من الزيارات المهمة ومن اكبر التجمعات العالمية، وذهب الكثير من الباحثين لدراسة ظواهر هذا الزيارة واسبابها ونتائجها على المجتمع بشكل عام وعلى الفرد بشكل خاص، من هذا المنطلق جاءت اهمية دراسة اعداد الزائرين وامكانية صياغة نموذج رياضي لتمثيل سلسلة الاعداد واستخدام هذا النموذج لغرض التنبؤ بأعداد الزائرين مستقبلاً. تعد زيارة الاربعين من اهم الشعائر الحسينية التي حث عليها الرسول الكريم عليها واهل بيته على فقد جعلها مولانا الحسن بن على العسكرى الله من علامات المؤمن، اما بالنسبة للزيارة مشيا على الاقدام فقد وردت في روايات تدلل على استحباب هذا العمل، فعن الامام الحسن العسكرى الله أنه قال: (علامات المؤمن خمس: صلاة إحدى وخمسين، وزيارة الأربعين، والتختم باليمين، وتعفير الجبين، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم). (إقبال الأعمال:ص٥٨٩ وعنه المقتل للمقرم: ص٧٦). ويرى الباحثون أن الزيارة الاربعينية رمزاً ثورياً للتحرر من الظلم والطغيان، تجعل من الزائرين يشعرون بالأمان والقوة والاتصال مع الله، وتنمى لديهم القيم الانسانية كالتضحية والكرم والتسامح والمحبة والايثار في ما بينهم، والمحصلة لهذه الزيارة ان عملية المشي تتضمن العناصر والابعاد النفسية التي هي ممارسات تفاعلية وليس عملية جسمية صامته تعتمد على حركة الرجلين واليدين فقط، وعلى طول طريق مشي الزائرين الى الحسين الله يجدون خبرات أبا عبد الله الله الله على موزعة على مناطق مختلفة فخدَمته يعملون على مدار (٢٤ ساعة) لإحياء هذه المناسبة العظيمة وتقديم الخدمات المتنوعة في جميع الجوانب التي تُشعر الزائر بالأمن والراحة والإطمئنان وحتى الخدمات الصحية والفكرية والدينية وارشاد التائهين وغبرها الكثير.

## زيارة الاربعين

زيارة الأربعين، هي ذكرى مرور أربعين يوما على إستشهاء الإمام الحسين الذي ضحى بنفسه وبأنصاره في سبيل الدين. وتكريم ذكرى الشهيد وإقامة أربعينه، إنها هو أحياء لاسمه ولمنهجه وطريقه. وإحدى طرق التكريم وإحياء الذكرى هي زيارة الإمام الحسين في اليوم الأربعين لاستشهاده والتي تصادف يوم العشرين من شهر صفر ولها فضيلة كبرة.

يتوافد على مدينة كربلاء في العراق ملايين الشيعة القادمين من مدن عراقية أخرى ومن خارج البلاد، لإحياء ذكرى أربعين الإمام الحسين. أربعين الحسين من أبرز المناسبات الدينية لدى الشيعة، يحيونها بزيارة ضريح الحسين بن علي بن أبي طالب، ثالث الأئمة لدى الشيعة في كربلاء وضريح أخيه أبو فضل العباس المجاور له.

وتُعد ظاهرة زيارة الأربعين المباركة احدى تجليات عظمة شخصية الإمام الحسين المؤمنة من كل حدب ومقامه الشامخ، وموقعيته في الوجدان الانساني، اذ تزحف الملايين المؤمنة من كل حدب وصوب مشياً على الإقدام نحو قبرهِ الشريف لزيارته في ذكرى الأربعين من كل عام، حيث يزداد عشاقه ومحبوه لتشكل ذروة الزحف نحو حرمه الطاهر ومشهده الزاهر، ليكونوا بالقرب من روحه ونهجه وشعاعه المبارك كي يستلهموا منه قيم العدل والحق والتضحية والبذل والإيثار والإخلاص والمسؤولية والانسانية. كما أن هذه الزيارة المباركة تنفرد بتقديم استعراض خدمي طوعي وعقائدي وفكري وأخلاقي في منتهى الفاعلية، ولم تقتصر آثارها على شريحة محددة، لا من حيث العمر او الجنس، ولا من حيث المستوى الثقافي، فالكل متاح له أن يتربى على مبادئها صغاراً وكباراً، رجالاً ونساء، فهي ببساطة ممارسة اجتهاعية – دينية يرسمها الملايين من خلال مشاهدِ من الوفاء وعشق السخاء وتكريم التضحية وخلق أنهاط متميزة من الكرم والايثار.

تعد زيارة الاربعين ظاهرة اجتماعية ومهرجان ولاء حسيني تعبوي ينتظره الملايين لأداء زيارة الامام الحسين، اذ يستلهمون منه (الانسانية والقيم والمبادئ والتسامح والتعاون والتعايش السلمي والمواطنة)، وعلى الرغم من تفشى جائحة كورونا في ارجاء المعمورة في عامي ٢٠٢٠ و ٢٠٢١ م، وفرض اتخاذ مجموعة من الإجراءات والتدابير الاحترازية، كالعزل، والحجر الصحى، والتباعد الجسدى، وغلق الحدود البحرية، والبرية، والمطارات لعدة فترات، الا ان هذه الشعيرة المباركة استعدت لها الوزارات والمؤسسات والدوائر الحكومية والمواكب والهيئات الحكومية فضلاعن الزائرين لأحيائها في العشرين من صفر ١٤٤٣ ه، والتي شهدت توافد ( ١٤٥٥٣٣٠٨ ) مليون زائر محلى وعربي واجنبي. [٧] فلا شك أن لمسيرة الولاء والوفاء المليونية في اربعينية الإمام الحسين، وما يبذل فيها من جهو د سخية من قبل أصحاب المواكب والهيئات الحسينية، والعتبات المقدسة، ومؤسسات الدولة بصنو فها كافة، وفرق العمل التطوعي، ومنظمات المجتمع المدني لها أهمية بالغة على الصعيدين المحلى والدولي، فهو عطاء قل نظيره لانه يؤرخ لهذه المسيرة المعطاء التي حافظت على الق حضورها من خلال ما تم تدوينه عبر الأجيال المتعاقبة، حتى اخذ اليوم اشكالا جديدة ومعاصرة.

لقد حظي الجانب الاحصائي باهتمام كبير من لدن أهل العلم والمعرفة كونهُ يُقدم ارقاماً وبيانات ونسباً مئوية واشكالاً تعكس أهمية أي ظاهرة من عدمها. ونظراً لما تُشكلهُ ظاهرة زيارة الأربعين المباركة من رقم احصائي كبير بجوانبها ومتغيراتها كافة، اذ تشهد تعاظماً وتطوراً ملحوظاً سواء على مستوى اعداد الزائرين المحليين والعرب والأجانب او على مستوى ما يُقدم ويُبذل من جهد بشري ومادي وخدمي عظيم من قبل المواكب المحلية والعربية والأجنبية والمتطوعين واقسام العتبة الحسينية المقدسة والوزارات والمؤسسات والدوائر الحكومية ومنظمات المجتمع المدني ووسائل الاعلام المختلفة لهو حريُّ بالجمع والتبويب والدراسة والتحليل.

## رعلى الاقدام

ان هذا الطقس الديني الضخم يقوم على السير لمسافات طويلة من مدن العراق الأخرى، وصولًا إلى كربلاء. فمن البصرة، تنطلق القوافل سيراً على الأقدام قبل عشرين يوماً من الأربعين. ومن إيران التي يفد منها بعض الزوار مشياً أيضاً تنطلق المسيرات قبل شهر من الأربعين. أمّا بالنسبة للزوار القادمين من دول أخرى جواً، فيحيون الذكرى بالسير على مدى يومين متواصلين من النجف حيث مقام الإمام على بن أبي طالب، باتجاه كربلاء.

يعد السير على الاقدام أشبه بمواساة لأهل بيت الحسين الذين ساروا لمسافات طويلة بعد عودتهم من الشام. بعد واقعة الطف، سبيت زينب أخت الحسين ومن كان معها من أصحابه وأفراد عائلته وأولاده. وفي طريق عودتهم إلى المدينة، مررن بكربلاء لزيارة قبر الحسين.

## فضل زيارة الاربعين

عن الحسين بن ثوير عن أبي عبد الله الله أنه قال: (يا حسين من خرج من منزله يريد زيارة قبر الحسين بن علي الله ان كان ماشيا كتب الله له بكل خطوة حسنة ومحى عنه سيئة، حتى إذا صار في الحائر كتبه الله من المفلحين المنجحين، حتى إذا قضى مناسكه كتبه الله من الفائزين، حتى إذا اراد الانصراف أتاه ملك فقال: ان رسول الله الله يقرؤك السلام ويقول لك: استأنف العمل فقد غفر لك ما مضى». وقال الإمام الصادق الله : «ان الرجل ليخرج الى قبر الحسين الله فله إذا خرج من اهله بأول خطوة مغفرة ذنوبه، ثم لم يزل يقدس بكل خطوة حتى يأتيه، فإذا اتاه ناجاه الله تعالى فقال: عبدي سلني اعطك، يزل يقدس بكل خطوة حتى يأتيه، فإذا اتاه ناجاه الله تعالى فقال: عبدي سلني اعطك، ادعني اجبك، اطلب مني اعطك، سلني حاجة اقضها لك، .. وقال أبو عبد الله الله وحق على الله ان يعطي ما بذل». وعن الإمام الرضائي، قال: «ان لكل امام عهداً في عنق أوليائه وشيعته، وان من تمام الوفاء بالعهد وحسن الاداء زيارة قبورهم، فمن زارهم

رغبة في زيارتهم وتصديقا لما رغبوا فيه كان ائمتهم شفعاءهم يوم القيامة». وقال الإمام الصادق الله : «وكّل الله تعالى بقبر الحسين الله سبعين الف ملك شعثا غبرا يبكونه الى يوم القيامة يصلون عنده، الصلاة الواحدة من صلاة احدهم تعدل الف صلاة من صلاة الادميين، يكون ثواب صلاتهم وأجر ذلك لمن زار قبره الليه الإمام الصادق الله : «زوروا الحسين الله ولا تجفوه، فانه سيد شباب اهل الجنة من الخلق وسيد الشهداء». وقال الإمام الكاظم الله : «مَن زار الحسين الله عارفاً بحقه غفر الله له ما تقدّم مِن ذنبه و ما تأخّر».

## دلالات زيارة الاربعين

تتنوع دلالات زيارة الأربعين بضخامة التراث الإنساني في الثورة الحسينية التي تحييها الزيارة الأربعينية من جهة، وبدرجة التفاعل مع القيم الإنسانية والمفاهيم الربانية فيها، من جهة أخرى. تبرز الدلالات في أبعاد الزيارة المعنوية الروحية والأخلاقية والثقافية والاقتصادية والإعلامية الاجتماعية والسياسية التي تستمدها من أبعاد القضية التي تتبناها روحيًّا وفكريًّا وثوريًّا. وهذه الدلالات تعمّ الزوار جميعًا، بيد أن هناك دلالات خاصة بالشعب العراقي لا بد من الإشارة إليها لأنها تشكّل بحد ذاتها معلمًا واضحًا في طريق الحسين إلى الله تعالى.

تكشف المناسبة الأربعينية ميزة وفرادة لدى الشعب العراقي على المستوى الروحي والمعنوى تتجلى في مشاهد التعاون ومستوياتها السامية ما بين الهيئات الشعبية والرسمية لتقديم كافة الخدمات للزائرين، بل وأفضلها. كما يظهر العراقيون، أصحاب الأرض، بهذا الاستنفار الجماهيري والشعبي الكامل لكل الطاقات وبأعلى درجات العمل الطوعي، العمل المنظم بشكل دقيق ومتكامل والرغبة اللا محدودة والقدرة على رعاية هذه الحشود المليونية، وتكريس الجهود والتفرغ لخدمة ضيوف الإمام الحسين وزواره. إن الشعب العراقي يؤكد عبر إحياء زيارة الأربعين والعمل على إنجاحها والمساهمة في تشكيل كل لوحاتها، بل والتصدي واستلام المبادرة بمعزل عن الدور الرسمي، على أنه شعب عصي على التحديات بها فيها من ظروف قهر ومعاناة وإرهاب. يعزز الشعب العراقي خلال الزيارة عمق المشتركات بين أفراد المجتمع العراقي على تعدد مكوناته وإثنياته، ويقوي النسيج المجتمعي المتهاسك في مواجهة مخططات التفرقة والفتنة التي عمل الاحتلال الأمريكي على تغذيتها وتنمية التطرف لنشر الإرهاب وتفتيت المجتمع العراقي. ويظهر الشعب العراقي أنه قادر على النهوض المرة تلو الأخرى رغم كل المعاناة الإنسانية والاقتصادية، وأنه يمتلك من القابليات في عمق وجدانه الحضاري ما يؤهله لتوظيف الزيارة كمرتكز أساس من مرتكزات النهوض الحضاري إذا ما توفرت الاستراتيجية المناسبة لوضع البلاد على مسار النهوض الحقيقي. وفي الدلالات العامة لزيارة الأربعين التي يعكسها الشعب العراقي إلى جانب الزوار في إحياء المناسبة، فيمكن إيجازها بها يلى:

## - البعد الروحي

إن الزيارة الأربعينية بها تعبر معه عن ارتباط بالإمام الحسين الملاكفيلة بتعزيز الارتباط بالله تعالى عبر تحويل ألفاظ الحب والأحاسيس والولاء للإمام الحسين الملاكفي من أتباعه ومحبيه، أو مشاعر الإعجاب بالقضية التي جسدها من قبل غير أتباعه، إلى ولاء حقيقي قوامه الموالاة للحق والعدل والإنصاف والثبات، والبراءة والكفر بالطواغيت والمستكبرين والظالمين. بهذا المعنى، يصبح الحب هو المحرك العملي الذي يستمد منه الإنسان قوة الارتباط بالمعاني النبيلة والقيم الرفيعة. ويؤهل هذا الشق العملي الإنسان للتحرك في بيئته ومجتمعه وفق المفاهيم الإيجابية سواء الإيمانية أو العملية في ضرورة العمل الجاد والإعداد وعدم الخمول واليأس والركون للظلم والظالمين. هذا، وتؤثر

الأجواء والمظاهر التفاعلية في الزيارة وأثناء رحلة المشي في ترك انعكاسات نفسية؛ هي في الجملة من المارسات الديناميكية ما بين العناصر العقلية والقلبية بها يؤمن نوعًا من التحرر الروحي خارج المارسات التقليدية الحياتية والروتين الأدائي والفكري.

## - البعد الأخلاقي

توفّر زيارة الأربعين عددًا من الدروس الأخلاقية العملية إذ تستخرج الملكات الأخلاقية والصفات النفسية الكامنة، وتكشف عمليًّا عن المستوى الأخلاقي ودرجته، سواء في السفر أو في درب المشاية والتعامل مع الآخرين وتدارك المواقف. ومن هذه المعطيات الأخلاقية: الصبر والتواضع والإيثار والتضحية بالمال والوقت وبذل الجهد وخدمة الآخرين وتقديم المساعدة، والتعاون، والعفة، والعفو، والحلم، والأدب واحترام حرمات الطريق وغيرها من المعاني الفاضلة، والوفاء بالعهود سواء مع الله تعالى وأهل بيته الأطهار أو مع النفس والآخرين. وتعد هذه الكمالات من أفضل العبادات التي تكشف عن رقيِّ نفس الإنسان وتؤهلها للتضحية الأعظم لأجل المبادئ والقيم السامية وتساهم في تربية النفس وترويضها لتكون لائقة بحمل أبعاد القضية الحسينية، والاقتداء بها، كما تولُّد حالة من التفاعل الروحيِّ والنفسيُّ بها يؤدِّي إلى إيقاظ أسمى معاني الخُلُق الرفيع.

## - البعد الثقاية

إن زيارة الأربعين مؤتمر عالمي عنوانه أسمى معاني الحرية والعزة والكرامة، ويحمل من المفاهيم الأخلاقية والدينية والمعنوية والاجتماعية الكثير بها يغنى طريق الإنسانية بالعديد من الرايات والبيارق الحسينية في طريق بناء المجتمع القوى المتهاسك. تستعرض الزيارة دروسًا ثقافية متنوعة، من أهمها ثقافة العمل الطوعي بها يخدم تطور المجتمعات؛ وثقافة التعايش السلمي والانفتاح على الآخرين؛ وثقافة التعامل وفق مبدأ الإنسانية؛ وثقافة البذل والصرف في سبيل الله، والإنفاق على حبه. وهذه المفاهيم تشترك مع الأبعاد الأخرى الاجتهاعية والاقتصادية، بيد أن من المفاهيم الثقافية التي تعطي الثقل للبعد الثقافي في الزيارة الأربعينية فهي ثقافة انتصار النهج والتحلي بالبصيرة.

إن الزيارة ليست طقسًا جامدًا من مراسم العزاء والحزن والبكاء، وإنها هي عملية تأمل في كيفية مواجهة الظلم ولو ببذل الأرواح والأموال. هي عملية تفاعلية تكسر الجمود والسلبية في تأطير القضية بتجلياتها المادية الحسية بعيدًا عن عناصرها المتفاعلة في تسطير خلود الدم على السيف. وتشكل البصيرة المصداق الأتم في الرؤية الثاقبة لبواطن الأمور وحقائقها بها يجركها باتجاه الهدف بعد تحديد الغاية. وتدفع البصيرة بمسار الالتزام بالقيادة قدمًا، والإيهان بها بها يجعلها تمتثل لأوامرها وتجدد معها البيعة في ساحات الجهاد. وهذه البصيرة هي التي صنعت محور المقاومة.

إن ثقافة انتصار الدم على السيف أو انتصار النهج هو جوهر القضية الحسينية التي تجسد الزيارة الأربعينية أبرز مصاديق الالتزام بأهدافها وتطلعاتها ونشر رسالتها. إن من معالم هذه الثقافة أن النصر السياسي الاستراتيجي أهم من النصر المادي الآني. إن أداء التكليف هو الواجب بعد تأمين العوامل ورفع الموانع، وبمعزل عن النتيجة، كما إن الثمن لا بد وأن يتناسب مع الهدف والغاية، وأن لا خوف في صرخة حق ضد جائر. تشكل الزيارة فرصة لا غنى عنها لنشر مبادئ النهضة الحسينية، وإيصال تعاليمها وزيادة الوعي حول مبانيها ورفع الشبهات حولها. وإن من التكليف الواجب هو استثيار هذا الحدث في العمل التثقيفي بالاستفادة من الجموع الغفيرة باختلاف ألوانها ولغاتها سواء عبر تقديم الصورة الأمثل للزيارة على الصعيد الفردي والجاعي أو على صعيد المؤسسات المختلفة في المجال الثقافي لتنظيم الفعاليات والنشاطات المناسبة.



## -البعد الاقتصادي

تشكل القوَّة الاقتصادية وتأمين الوضع المالي رافعة أساسية في نجاح الأُمم والحركات بعد الموارد البشرية، فضلًا عن معرفة كيفية إدارة المال وعدم الإسراف به والتبذير وحسن الاقتصاد بالصرف. إن أموال الزيارة الأربعينية قوة مالية توظف في إحياء هذه المناسبة من خلال الصرف المالي على المواكب وإطعام الطعام الذي تمارسه المواكب لملايين الزائرين. ويعد هذا التوظيف من جوهر المارسات العبادية، وهي لا تقتصر على تمويل ميزانية الأربعين، وإنها تصبح ثقافة الصرف والبذل في سبيل الدين، في الحضر كها في السفر، وبذلك تتجلى أسمى درجات التعاون والتكافل الاجتماعي بين مختلف أبناء المجتمع والأمة.

## - البعد الإعلامي

تؤمن الزيارة الأربعينية المنصة الإعلامية الأكبر التي لا يمكن لأضخم محطات الإعلام الإتيان بمثلها. ويبعث الزوار العرب والأجانب الرسالة الأعظم في تاريخ البشرية؛ رسالة الالتحام حول العدل والتمسك بالحق والكفر بالباطل وأتباعه. هي منصة صوت الأمة الأقوى لنقل همومها وتطلعاتها والتشبيك بين أهدافها في الوحدة والإصلاح والتكافل والتنظيم والإيمان والقوة والبأس. من هنا، يصبح من باب التكليف على وسائل الإعلام النهل من بركات هذه المنصة الإلهية لإيصال صرخة الحق ورفض الباطل والمساهمة في تعليم كيفية كسر الهياكل الفكرية البالية والأنظمة السياسية الجائرة، والأخذ بيد الامة في قول كلمة اللا ضد سلطان جائر. إن الزيارة مؤتمر إعلامي مهامه إعادة إحياء المؤتمر السياسي الذي عقده الإمام في مكة قبل خروجه في جمع الحجاج من المهاجرين والأنصار والتابعين وغيرهم لشجب سياسة الظلم، وكشف الانحراف السياسي والفكري لماكنات الجور الحاكمة، وتصحيح

انحرافها وتقويم ارتدادها عمليًّا عبر اثورة الطف التي وضعت شرعية تغيير السلطة الحاكمة موضع التطبيق، وتحريك واقع الأمة والدفع بها نحو مسار أكثر ارتقاء للانعتاق والحرية. إن الزيارة فرصة لتفاعل الإعلام العالمي والدولي مع واقع الأمة وتطلعاتها؛ قد يكون من المناسب تشجيع الكتابات الأجنبية حول موضوع الزيارة وأبعادها وأهدافها، إذ يندر وجود مقالات ودراسات حول الزيارة على أهميتها وفرادتها كتجمع بشري أقله ومظاهرها التي لا مثيل لها في أي مكان في العالم.

## - البعد الاجتماعي

تنعكس قدسية الزيارة الأربعينية في رمزيتها التي تجمع أصحاب الفكر التقدمي والإرادة الحرة من كافة الطوائف الاسلامية، ومن غير المسلمين في إحياء هذه الشعيرة. تترجم الزيارة قوة ترابط المجتمع الواعي بحقوقه وطاقاته واجتماعه حول القضية الحسينية بها ينجح أداء المراسم والطقوس. وتظهر هذه القوة بين الزوار عبر المهارسة العملية لمختلف المفاهيم الثقافية والصفات الأخلاقية الواردة أعلاه بما يعكس وجود نقطة تحول في مسار بناء الإنسان وفق النموذج الحسيني في التضحية والإيثار والشجاعة والغيرة والعلاقة مع الله تعالى. وتكشف الزيارة حالة من التعافي الايجابي الكبير في السلوك الاجتماعي للزوار، خاصة وأنها تمتحن الزائر بسلوكياته وأخلاقه ومواقفه وكلماته. وتعد الفئة الشبابية محور القوة الاجتماعية لما يختزن هؤلاء من طاقات وأفكار قيد الاستقطاب في صناعة المجتمع الحسيني المهدوي. من هنا، يصبح التعاون بين مختلف الفعاليات الثقافية والدينية والتربوية لتوجيه هذه الفئة وتهذيب مشاعرها ومظاهرها وصقل طاقاتها في طريق خدمة المشروع الحسيني وحفظ أهدافه، بالتوازي مع العمل على تحصينها أمام المشاريع التغريبية الاجتماعية والثقافية التي تعمل على استلاب الشباب من البيئة المؤمنة تحت عناوين التحديث ومجاراة العلوم العصرية، لا سيها عبر مواقع

التواصل الاجتماعي. إن الزيارة الأربعينية عملية صقل للروابط الاجتماعية والأسرية وللمشاعر الإنسانية فضلًا عن بلورة القيم الحضارية بين الشعوب المختلفة، بها يزيل الحواجز الاجتماعية والنفسية والثقافية بينها في الطبقية والعرقية والقومية والقطرية، ويُعزّز معه خلق نسيج اجتماعي تجمعه مبادئ الحق وثوابت الطريق.

## - البعد السياسي

إن القضية الحسينية هي قضية حتمية الصراع والمواجهة ضد الحكم الجائر، وليس لأجل السلطة والهيمنة والغلبة. وهي صراع الحق ضد الباطل على مر الأزمان، بما تتجاوز معه الهوية المذهبية الضيقة لتكون مشروع أمة الأمة والعالم الأوسع. وتحيي الزيارة أهداف ثورة الطف في تفجير طاقة الثورة وروح الرفض، وتحريك الضمائر وإثارة الوجدان، والحفاظ على وجود الرسالة الإسلامية والدين المحمدي الأصيل الشرعية والثبات والبصيرة في المسار. تؤكد الزيارة على المشروع المقاوم الذي يستلهم من ثورة الطف قضيته في رفض الانكسار ومحاربة الاستكبار وعدم المهادنة أو الخضوع والخنوع أو سلب الكرامة. الزيارة فرصة لإظهار قوة انعكاسات القضية الحسينية في مواجهة الظالمين وقدرتها على تحويل مجري الأمور وإحداث التحو لات، مذ قيام الثورة الاسلامية في إيران وسقوط نظام صدام في العراق ونجاح (حزب الله) في لبنان في مقارعة العدو الاسرائيلي، ونمو محور المقاومة من العراق إلى اليمن، إضافة إلى كل حركات التحرر في العالم التي استلهمت من ثورة الطف مقارعة الظالمين.

تستحضر الزيارة القيم والمبادئ من شعارات الثورة ورمزية إيحاءاتها وهتافاتها لتبلور إرادة التغيير وإثارة روح التحدي وكسر حواجز الخوف، والجرأة في إدانة الباطل. إن كلمات الإمام القصار وفي خطبه كلها رسائل سياسية تاريخية تتجاوز الزمان والمكان في وجوب القيام ضد الظالم والحكم الجائر.



تجسّد أربعينية الإمام الحسين الله لوحة ديمقراطية متقدمة بالمفهوم الحديث في مسيرات التأييد والتضامن مع أهداف المسيرة الحسينية الخالدة في إصلاح المجتمع واستنهاض الأمّة، وإنهاء الاستبداد، وتحرير إرادة الأمّة من حكم القهر والتسلّط والهيمنة الفكرية، وإقامة الحقّ وتقوية أهله، وتوفير القسط والعدالة الاجتهاعيّة وتطبيق حكم الشريعة، وإزالة البدع والانحرافات، وإيقاظ روح المقاومة، وهدم مشاعر الخوف والهلع من النهوض ومقارعة الظلم، وإلهام الثورات والانتفاضات.

## - الجانب التطبيقي

تم الاعتباد على البيانات السنوية لأعداد الزائرين المحليين وبواقع (١٥) مشاهدة سنوية وللفترة من (مركز كربلاء للمدراسات والبحوث) والتي وضحت في الجدول (١) اذ تم استعمال برنامج EViews في تحليل البيانات.





## جدول (١) بيانات الزائرين العراقيين (المحليين)

| مواسم الزيارة   | ت                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1429هـ - 2008   | ١                                                                                                                                                                                                         |
| 1430هـ - 2009   | ۲                                                                                                                                                                                                         |
| 1431هـ - 2010   | ٣                                                                                                                                                                                                         |
| 1432هـ - 2011   | ٤                                                                                                                                                                                                         |
| 1433هـ - 2012   | ٥                                                                                                                                                                                                         |
| 1434هـ - 2013   | ٦                                                                                                                                                                                                         |
| 1435هـ - 2013   | ٧                                                                                                                                                                                                         |
| 1436هـ - 2014   | ٨                                                                                                                                                                                                         |
| 1437هـ - 2015   | ٩                                                                                                                                                                                                         |
| 1438هـ - 2016   | ١.                                                                                                                                                                                                        |
| 1439هـ - 2017   | 11                                                                                                                                                                                                        |
| 1440هـ - 2018   | ١٢                                                                                                                                                                                                        |
| 1441هـ - 2019   | ١٣                                                                                                                                                                                                        |
| 1442هـ - 2020   | ١٤                                                                                                                                                                                                        |
| 1443هـ -   2021 | 10                                                                                                                                                                                                        |
|                 | 2008\$1429<br>2009\$1430<br>2010\$1431<br>2011\$1432<br>2012\$1433<br>2013\$1434<br>2013\$1435<br>2014\$1436<br>2015\$1437<br>2016\$1438<br>2017\$1439<br>2018 - \$1440<br>2019 - \$1441<br>2020 - \$1442 |

#### رسم السلسلة البيانية

قبل البدء بتحليل السلسلة الزمنية قيد الدراسة تم رسم السلسلة الزمنية كما موضح في الشكل رقم (١). نلاحظ هي

وجود تذبذبات متكررة مع اختلاف وتيرة التزايد بين سنة واخرى وهذا ما يبين وجود اتجاه عام وعوامل موسمية .

## الزائرين العراقيين



الشكل رقم(١) السلسلة الزمنية لعدد الزائرين العراقيين (المحليين)

## اختبار استقرارية السلسلة الزمنية

بملاحظة الرسم البياني للسلسلة الزمنية كما في الشكل رقم (١) نجد ان السلسلة غيل الله التذبذب بتغير الزمن والذي يبين بان السلسة غير مستقرة وهذا ما يؤكده الرسم البياني لدالة الارتباط الذاتي والارتباط الذاتي الجزئي في الشكل رقم (٢). وكذلك قيم الجدول رقم (١) الذي يوضح اختبار Unit Root test باستخدام اختيار ADF حيث



كانت فرضيات هذا الاختبار كالاتي:

H0: السلسلة الزمنية غير مستقرة

H1:السلسلة الزمنية مستقرة

الجدول رقم (١) يبين نتائج اختبار حذر الوحدة باستخدام اختبار ADF للسلسة الزمنية الاصلية

| Null Hypothesis: Y has a unit root                 |                |           |        |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|----------------|-----------|--------|--|--|--|--|
| Exogenous: Constant                                |                |           |        |  |  |  |  |
| (Lag Length: 0 (Automatic - based on SIC: maxlag=3 |                |           |        |  |  |  |  |
| t-Statistic *.Prob                                 |                |           |        |  |  |  |  |
| Augmented Dickey-Fuller                            | test statistic | -3.203380 | 0.0417 |  |  |  |  |
|                                                    | level 1%       | -4.004425 |        |  |  |  |  |
| Test critical values:                              | level 5%       | -3.098896 |        |  |  |  |  |
| rest critical values.                              | level 10%      | -2.690439 |        |  |  |  |  |

فمن خلال قيمة (P-Value) في الجدول رقم (١) والتي قيمتها (P-Value) نجدها أقل من (٥٠,٠) أي انها معنوية فهنا نرفض فرضية العدم أي ان السلسة المدروسة مستقرة.

الجدول (٢) يوضح معاملات دالة الارتباط الذاتي والذاتي الجزئي للسلسلة الزمنية الاصلية

| Sample: 2008 2022<br>Included observations: 15<br>Autocorrelation Partial Correlation AC PAC Q-Stat |     |          |   |   |    |        |        | Prob   |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------|---|---|----|--------|--------|--------|-------|
| - 6                                                                                                 | ı   | <u>Г</u> |   | ı | 1  | 0.214  | 0.214  | 0.8361 | 0.361 |
| ı 🗖                                                                                                 | 1   | 1        |   | 1 | 2  | -0.168 | -0.224 | 1.3905 | 0.499 |
| ı 🗖                                                                                                 | 1   | 1        | d | 1 | 3  | -0.144 | -0.057 | 1.8291 | 0.609 |
| ı 🗖                                                                                                 | 1   | 1        |   | 1 | 4  | -0.151 | -0.153 | 2.3601 | 0.670 |
| ı 🖂                                                                                                 | 1   | 1        |   | 1 | 5  | -0.249 | -0.247 | 3.9465 | 0.557 |
| · d                                                                                                 | 1   | 1        | d | 1 | 6  | -0.081 | -0.050 | 4.1318 | 0.659 |
| · 🗖                                                                                                 | 1   | 1        |   | I | 7  | -0.180 | -0.344 | 5.1659 | 0.640 |
| ı 🗖                                                                                                 | 1   | 1        |   | I | 8  | -0.180 | -0.269 | 6.3502 | 0.608 |
| 1                                                                                                   | ] · | 1        |   | I | 9  | 0.296  | 0.200  | 10.067 | 0.345 |
| · 🗀                                                                                                 | 1   | 1        |   | 1 | 10 | 0.198  | -0.219 | 12.065 | 0.281 |
| ı þ                                                                                                 | 1   | 1        | þ | I | 11 | 0.067  | 0.027  | 12.353 | 0.338 |
| ı (                                                                                                 | 1   | 1        |   | I | 12 | -0.030 | -0.205 | 12.430 | 0.412 |

الجدول رقم (۲) يشير الى ان الارتباط الذاتي يقع داخل حدود الثقة 0 9 8 على مدى جميع الفجوات الزمنية وهذا يشير الى سكون السلسلة الزمنية، وان معلمة الارتباط الذاتي AC تبدأ من قيمة منخفضة عند تخلف زمني لفترة واحدة (0 0 0 0 0 أن وتنخفض بشكل بطيء لتكون عند (0 0 0 0 0 الهذا يؤكد مرة أخرى على أن السلسلة الزمنية هي مستقرة.

وللحصول على افضل نموذج يتم اختبار عدة نهاذج مقترحة من نهاذج بوكس جينكينز حتى نحصل على افضل نموذج للتنبؤ.



## تحديد النموذج الملائم

لغرض تشخيص أو معرفة بأن النتائج في الجدول (٢) مقبولة نقوم بالحصول على البواقي من نفس النموذج المقدر، و من هذه البواقي نحصل على معامل الارتباط الذاتي و معامل الارتباط الجزئي و شكل الارتباط الذاتي، و اذا تبين ان جميعها تقع داخل فترة الثقة ٩٥٪، بمعنى أن الارتباط الذاتي بين حدود المتغير العشوائي غير معنوي و بالتالي يكون النموذج المقدر ملائما و مقبولا، و باستخدام برنامج EViews حصلنا على النتائج التالية:

الجدول (٣) يوضح معاملات دالة الارتباط الذاتي والذاتي الجزئي للسلسلة الزمنية المقدرة

| Sample: 2008 2022 Included observations: 15 Autocorrelation Partial Correlation AC PAC Q-Stat Prob |   |   |   |   |   |    |        |        |        |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|----|--------|--------|--------|-------|
| · b · l · b · l                                                                                    |   |   |   |   |   |    | 0.214  | 0.214  | 0.8361 | 0.361 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 2  | -0.168 | -0.224 | 1.3905 | 0.499 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 | d | 1 | 3  | -0.144 | -0.057 | 1.8291 | 0.609 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 4  | -0.151 | -0.153 | 2.3601 | 0.670 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 5  | -0.249 | -0.247 | 3.9465 | 0.557 |
| - 1                                                                                                | d | 1 | 1 | d | 1 | 6  | -0.081 | -0.050 | 4.1318 | 0.659 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 7  | -0.180 | -0.344 | 5.1659 | 0.640 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 8  | -0.180 | -0.269 | 6.3502 | 0.608 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 9  | 0.296  | 0.200  | 10.067 | 0.345 |
| - 1                                                                                                |   | 1 | 1 |   | 1 | 10 | 0.198  | -0.219 | 12.065 | 0.281 |
| - 1                                                                                                | þ | 1 | 1 | þ | 1 | 11 | 0.067  | 0.027  | 12.353 | 0.338 |
| - 1                                                                                                | d | 1 | 1 |   | 1 | 12 | -0.030 | -0.205 | 12.430 | 0.412 |

في الجدول (٣) نلاحظ ان السلسلة الزمنية تعد مكاملة من الرتبة صفر أي ان (D=0) اذ نقوم بتجريب نموذج الانحدار الذاتي باستخدام الرتب (١،٢،٣)، أي ان ١(AR) و XA(۲) و XA(۳)ونموذج المتوسط المتحرك باستخدام نفس الرتب تصبح MA(۱) و MA(۲) و MA(۳) و نختار النموذج الأكثر ملائمة لوصف البيانات باستخدام بعض المعاير.



أن النتائج في الجدول (٣) تبين ان معاملات الارتباط الثاني للبواقي تقع داخل فترة ثقة ٩٥٪، مما يشير إلى أن النموذج ARMA المقدر ملائم لوصف سلوك البيانات المستخدمة في التقدير.

الجدول (٤) معايير اختيار النموذج الجيد

|                        | (ARMA(1·1 | (ARMA(1.2 | (ARMA(2·1 | (ARMA(2·2 | (ARMA(2,3 | (ARMA(3.2 | (ARMA(3·3 |
|------------------------|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|
| Akaike info criterion  | 32.82679  | 32.78538  | 32.81103  | 32.72579  | 32.86089  | 32.74366  | 32.91151  |
| Schwarz crite-<br>rion | 33.01560  | 32.97419  | 32.99984  | 32.91461  | 33.04970  | 32.93248  | 33.10033  |
| Hannan-Quin<br>criter  | 32.82477  | 32.78336  | 32.80901  | 32.72378  | 32.85888  | 32.74165  | 32.90950  |

الجدول (٤) يبين سبعة نهاذج مقترحة من نهاذج ARMA وكذلك يبين معايير اختيار النموذج الجيد وهي كل من (H-QIC)، (SIC)، حيث تم اختيار النموذج الجيد وهي كل من (ARMA (٢،٢) كأفضل نموذج ليمثل البيانات.

## تقدير معلمات النموذج المقترح

بعد تحديد رتب كل الانحدار الذاتي AR والمتوسط المتحرك MA يكون بالامكان تقدير النموذج المطلوب سواء باستخدام AR أو MA أو ARMA في حالة تقدير النموذج بصيغة الفستكون صيغة الدالة كما يلى:

(LS(OPTMETHOD=OPG) Y C AR(1) AR(2) MA(1) MA(2







## وبعد تقدير النموذج ARMA حصلنا على النتائج التالية:

## جدول رقم (٤) يبين نتائج تقدير النموذج المقترح X،۲)ARMA(٢،٢)

Dependent Variable: Y

Method: ARMA Maximum Likelihood (OPG - BHHH)

Date: 05/16/22 Time: 01:48

Sample: 2008 2022 Included observations: 15

Convergence not achieved after 500 iterations

Coefficient covariance computed using outer product of gradients

| Variable           | Coefficient | Std. Error              | t-Statistic | Prob.    |
|--------------------|-------------|-------------------------|-------------|----------|
| С                  | 14865915    | 340081.3                | 43.71283    | 0.0000   |
| AR(1)              | 1.505152    | 0.436068                | 3.451645    | 0.0073   |
| AR(2)              | -0.868909   | 0.382253                | -2.273126   | 0.0491   |
| MA(1)              | -1.935892   | 21.58327                | -0.089694   | 0.9305   |
| MA(2)              | 0.990498    | 21.84624                | 0.045340    | 0.9648   |
| SIGMASQ            | 2.85E+12    | 6.28E+13                | 0.045293    | 0.9649   |
| R-squared          | 0.589001    | 0001 Mean dependent var |             | 14564691 |
| Adjusted R-squared | 0.360669    | S.D. depende            | 2723436.    |          |
| S.E. of regression | 2177610.    | Akaike info cr          | 32.72441    |          |
| Sum squared resid  | 4.27E+13    | Schwarz crite           | 33.00763    |          |
| Log likelihood     | -239.4331   | Hannan-Quin             | 32.72139    |          |
| F-statistic        | 2.579578    | Durbin-Watson stat      |             | 1.877737 |
| Prob(F-statistic)  | 0.102686    |                         |             |          |
| Inverted AR Roots  | .7555i      | .75+.55i                |             |          |
| Inverted MA Roots  | .9723i      | .97+.23i                |             |          |

لذا فان المعادلة المقدرة للنموذج تكون بالشكل التالي:

$$Y = C(1) + [AR(1)=C(2)\cdot AR(2)=C(3)\cdot MA(1)=C(4)\cdot MA(2)=C(5)$$
  
["\(\cup UNCOND\cup ESTSMPL="2008\ 2022

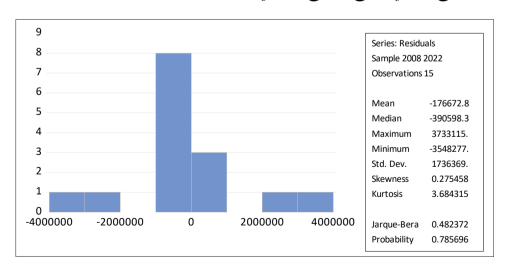
Y=14865915.3+[AR(1)=1.50515200208.AR(2)=-0.868908
57828.MA(1)=-1.93589165432.MA(2)=0.990498312734.UN["COND.ESTSMPL="2008 2022"

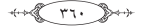
## التحقق من صحة النموذج

- اختبار التوزيع الطبيعي للبواقي:
- نقوم باختبار الفرضيات التالية:

ان توزيع البواقي يتبع التوزيع الطبيعي:H0

ان توزيع البواقي لايتبع التوزيع الطبيعي: H1







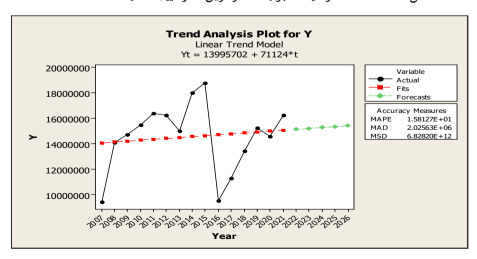
باستخدام اختبار Jarque-Bera نلاحظ ان قيمة probability تساوي ١٩٦٥، ٠ واي اكبر من ٥٠, و١ اي لا نرفض فرضية العدم اي ان البواقي تتبع التوزيع الطبيعي. تم التنبؤ بالناتج بعدد الزائرين العراقيين (المحليين) لمدة خمس سنوات وكانت النتائج المبينة في الجدول (٥)

و تم تمثيل السلسلة الزمنية كما في الشكل رقم (٦) و التي تبين بان لها نفس سلوك السلسلة الاصلية.

الجدول (٥) يوضح قيم التنبؤ بعدد الزائرين العراقيين للفترة (٢٠٢٦-٢٠٢)

| Forecasts |          |
|-----------|----------|
| Period    | Forecast |
| 2022      | 15133681 |
| 2023      | 15204805 |
| 2024      | 15275928 |
| 2025      | 15347052 |
| 2026      | 15418176 |

الشكل (٥) السلسلة الزمنية للتنبؤ بعدد الزائرين العراقيين للفترة (٢٠٢٢-٢٠٢٦)





## الاستنتاجات

- ١. وفقا للتنبؤات التي تم حسابها فان اعدادالزائرين سوف تتحقق ارتفاعا في السنوات المقبلة
- ٢. بالنسبة للسلسلة الزمنية قيد الدراسة فان ان استخدام نهاذج (Box-Jenkins) هي افضل في التنبؤ.
  - ٣.اعتماد نموذج ٢،٢) ARMA) لتمثيل السلسة الزمنية .

#### التوصيات

- ٤.استنادا الى ما تم التوصل الية من نتائج يمكن ان نوصى بالاتى:
  - ٥.الدعوة إلى ادراج زيارة الأربعين في لائحة التراث العالمي.
- 7. الاهتهام بالزائرين بصورة عامة والوفود من خارج العراق بصورة خاصة لينقلوا الصورة الحسنة للزيارة المباركة.
- ٧. التكثيف من الندوات الفكرية مع الشباب من كلا الجنسين لينقلوا للعالم الصورة المشرقة للزيارة المباركة.
- ٨. توفير خدمات اضافية لزائرين الوافدين خلال زيارة الاربعين مثل اماكن الاستراحة والفنادق والفرق الصحبة .
  - ٩.نشر فرق توعوية باهمية زيارة الاربعين ودلالاتها المعنوية والروحية.
- ١. استخدام نهاذج وطرائق أخرى للتنبؤ مثل نهاذج التمهيد الاسي، ونهاذج دالة المويجة أو طرق الشبكات العصبية لتقدير معالم النموذج والتنبؤ باحسن طريقة .





#### المصادر

- ١. العتبة العباسية المقدسة/ مؤشرات الرضاعن الخدمات المقدمة للزائرين في موسم الأربعين للامام الحسين الليلا.
  - ٢. الدكتور مصطفى عزيزي / الابعاد العقدية في مضامين الزيارة الاربعينية.
- ٣. قاضى طباطبائي، السيد محمد على، تحقيق حول أوّل أربعين للإمام سيد الشهداء اللله، بنياد علمي وفرهنكي شهيد آيت الله قاضي طباطبائي، قم، ١٣٦٨ هـ ش
- ٤. زوار الاربعينية يواصلون مسيرهم الى كربلاء رغم الامطار وقسوة الطقس"، ajel.sa، ٢٧ ديسمبر ٢٠١٢، مؤرشف من الأصل في ٣ أكتوبر ٢٠١٨، اطلع عليه بتاريخ ٢٧ ديسمبر . 7 . 17
- ٥. أصبحت تعد بالملايين في الأعوام الأخيرة) نسخة محفوظة ٠٨ ديسمبر ٢٠١٥ على موقع واي باك مشين.
- ٦. الملايين تتجه لزيارة الحسين في الاربعين، مؤرشف من الأصل في ٥ نو فمبر ١٣٠٧، اطلع عليه بتاريخ ١٩ سبتمبر ٢٠١٢.
  - ٧. شير، السيد جواد، أدب الطف وشعراء الحسين، دار المرتضى، بيروت.
- .٨. الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٤٠٧ هـ ق

# الحسين في وجدان الإنسانية وأربعينيّته المباركة ميدان الشمولية الحسيني المسيحي أنموذجًا

رجاء محمد بيطار معهد الكفيل العتبة العباسية

## rajaa.m\_bitar@outlook.com

#### ملخص البحث

إن هذا البحث يتمحور حول ارتباط مفهوم الزيارة الأربعينية بالعشق الإنساني الشموليّ لشخصية الإمام الحسين المين المين المين المين المين المين المين المين المعلق المعل

يشتمل هذا البحث على مقدمةٍ ومبحثين وخاتمة، ويبدأ بتعريف الزيارة كنشاطٍ اجتهاعيّ دينيّ عقائدي جماعيّ، ثم ينتقل في المبحث الأول إلى تعريف زيارة الحسين وفضلها ويخصّص أكثر فينتقل إلى الزيارة الأربعينية ورمزيّتها، خصوصًا فيها يتعلّق بالإقبال العظيم عليها، من كلّ فئات المجتمع وطوائف البشر حول العالم، ثم ينتقل إلى توضيح العلاقة بين الزيارة والحج بمفهومه المعروف لدى الديانات الإبراهيمية، وقبل الإسلام وبعده، ليخلص إلى إثبات شمولية هذه الزيارة وعالميتها اعتهادًا على شمولية صاحبها وعالميّته، وارتكازها على العلاقة الاستثنائية مع شخصية الحسين الميلا.

في المبحث الثاني يقوم البحث برصد الأثر الحسينيّ في النثر والشعر المسيحيين، كمصداقٍ لتوضيح تلك العلاقة السامية بين الحسين ومحبّيه، على اختلاف طوائفهم، وبالأخصّ المسيحيين منهم، مع إيراد الشواهد المناسبة، ليختم البحث بتأكيد انعكاس



تلك العلاقة الإنسانية الوطيدة على زوار أربعينية الحسين اللي إذ يقصدونه تعظيمًا لشخصه المقدّس ولما يرمز إليه من معانٍ إنسانية عميقة لا حدود لها إلا الإنسانية.

كلمات مفتاحية: الزيارة الاربعينية ،النثر المسيحي ، الشعر المسيحي ،الامام الحسين

"Hussein in the conscience of humanity and his blessed zivart al Arbaeen: A field of inclusivity - Prose and Christian Husseini Poetry as an example" by the Lebanese researcher Rajaa Mohammed Bitar.

rajaa.m bitar@outlook.com

#### **Abstract**

This research revolves around the relation between the concept of the Arbaeen Visit and the humanitarian love to the personality of Imam Hussein, peace be upon him, and the reflection of this relation on the souls of people who find in Hussein a symbol of freedom and liberation from the bondage of the oppressors, rejection of falsehood and attachment to the truth, through his complete readiness to sacrifice himself, money and children for the sake of faith and principle.

This research includes an introduction, two chapters and a conclusion, and it begins with the definition of the visit as a collective social, religious, and ideological activity. Then it moves on to clarifying the relationship between the visit and the pilgrimage in its concept known to the Abrahamic religions before and after Islam, to conclude the comprehensiveness and universality of Arbaeen Visit depending on the comprehensiveness and universality of its owner, and its reliance on the exceptional relationship with the personality of Imam Hussein, peace be upon him.

In the second chapter, the research monitors the Husseini influence in Christian prose and poetry, as a credential to clarify that lofty relationship

between Hussein and the people who love him, regardless of their sects, especially Christians among them. To conclude the research by confirming the reflection of that strong humane relationship on the visitors of Imam Hussein, as they seek him in veneration, for his sacred person and for the deep humane meanings that he symbolizes, and have no limits except the humanity itself.

#### المقدمة

أصل وشمولية فكرة الزيارة الحسينية من خلال القرآن الكريم والحديث الشريف:

حينها يكون بحثنا حسينيًّا فإننا ننطلق من القرآن الكريم والحديث الشريف لندخل في رحابه، فنبي الرحمة قال: «حسينٌ مني وأنا من حسين» (المجلسي، ج٤٣، ص٢٧١)، والحسين المرهم والرسالة الإسلامية ومحيي معالمها بعدما كادت تندرس، لا في عصر استشهاده فحسب، بل هو باقٍ ما بقي ذكره الخالد، وحيٌّ في الضهائر ما عاشت البشرية تحيي الشعائر الحسينية...

ومن الملاحظ أننا نرى في القرآن الكريم آياتٍ عديدةٍ نستدلّ بها على ارتباط الإنسان بأوليائه، أحياءً وأمواتًا، ومنها قوله تعالى: ﴿ وما محمدٌ إلا رسولٌ قد خلت من قبله الرسول أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضرّ الله شيئًا وسيجزي الله الشاكرين ﴾ (آل عمران: ١٤٤)، وقوله عزّ وجلّ: ﴿ إنها وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ﴾ .. (المائدة: ٥٥)

فأمّا الآية الأولى فنزلت يوم أحد بعدما انهزم الناس ولم يبقَ مع النبيّ الأكرم الله الاعلى الله وأبو دجانة رضي الله عنه (الشهرودي، ج٣، ص٢٦١)... وعن الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق الله في رسالة طويلة إلى أصحابه جاء فيها تفسير هذه الآية بقوله: «وذلك لتعلموا أن الله يطاع ويُتبّع أمره في حياة محمد الله وبعد قبض

محمد على خاود الإسلام وعالميته وعدم انتهائه بوفاة النبي الأعظم على وبالتالي فإن تعاليمه وشرائعه مستمرّة باستمرار الحياة الإنسانية على هذه الأرض، ومستمدّة من كل تلك العطاءات والتضحيات الجسام التي قدّمها النبيّ فداءً لدين الحق والهدى، سواءً في نفسه، أو في أهل بيته وذريّته، وهو القائل:

«ما أوذي نبيٌّ مثلها أوذيت» (المجلسي، ج ٣٩، ٥٥)، وتبقى تلك الصلة العميقة المتجذّرة في الأرواح والقلوب، لتوثّق علاقة المخلوق بخالقه، عبر نبيّه المرسل الذي أدّى الرسالة وجاهد في سبيلها حتى غدت ما أصبحت عليه... ويحتاج هذا الموضوع إلى بحثٍ مستقلً لسر هنا مجاله.

وأما الآية الثانية فهي للتدليل على اختصاص الولاية بمن نصّ الله عزّ وجلّ عليه في هذه الآية بحسب الروايات المتواترة، وكونه الإمام عليًّا إلى الذي تصدّق بخاتمه وهو راكع، في القصة المشهورة، التي يرويها أهل الحديث من العامة والخاصة (مجمع البيان في تفسير القرآن" ج٣ ص٣٢٦ - ٣٣٣؛ الطباطبائي، ج٦، ص٢١؛ المجلسي، ج٣٥ ص ١٨٧؛ المجلسي، ج٣٥ ص ١٨٧؛ المجلسي، ج٥١ على شمولية الإسلام من جذوره إلى جذعه وأوراقه، بدءًا بالرسالة حتى الإمامة، مصداقًا لقول النبي في حديث الثقلين: ﴿ إِن تاركُ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسكتم بها فلن تضلّوا بعدي أبدا (ابن سعد ١/ ١٩٤ ؛ العاملي، ج٧٧، ص٣٤)، ولا شكّ في أن ولاية الإمام علي لي تتبعها ولاية المعصومين من بنيه، بحسب الروايات الشريفة المعروفة، ومنها الحديث الشريف: ﴿أنا سيد النبيين وعلي سيد الوصيين وإن أوصيائي بعدي اثنا عشر أولهم علي وآخرهم القائم المهدي (الحنفي: ٣/ ١٠٤)... كل هذه الأحاديث والآيات نستنتج منها أن التواصل المستمرّ بين الإنسان وأوليائه، أنبياء وأوصياء، مطلوبٌ وضروري، وأنه يكرّس تلك المنهجية الإنسانية القائمة على دعامةٍ أساسية، هي ارتباط العبد بربه

عن طريق أوليائه الذين اختارهم الله لنقل الرسالة والمحافظة عليها، هذا الارتباط الذي يتمّ عبر التواصل الدائم معهم، ومع نهجهم القويم، ومن مصاديق هذا التواصل زيارة مراقدهم الشريفة، التي نصّت عليها روايات الأئمة المعصومين بنصوص مخصوصة وبمناسبات محدّدة، لعلّ أهمّها وأكثرها فضلًا هي زيارة الإمام الحسين المين من أثر عميق في وجدان الأمة وبنيانها...

# المبحث الأول زيارة الحسين الحسين الاستحباب والمحبة ١. فضل زيارة الحسين الملي في الحديث الشريف:

لعل إحدى أبرز الطرق التي تستمر بها العلاقة الواقعية بين المؤمنين وأوليائهم عامة، وبين المسلمين الشيعة وأئمتهم المعصومين خاصة، هي زيارة الأضرحة الشريفة لهؤلاء الأئمة في وما يتبع تلك الزيارة من مراسم وطقوس، توثّق تلك الصلة المباركة، وتضع العلاقة الرفيعة في إطار المهارسة العملية، مع التركيز على أبعاد تلك الزيارة ومدلولاتها، وتأثيرها الواقعيّ في حياة الفرد والمجتمع، الإسلاميّ الشيعيّ منه وغير الإسلاميّ أيضا، باعتبار أن الزيارة قد تمتد إلى أفرادٍ وجماعاتٍ يقدّسون هؤلاء الأولياء ويقتدون بهم، وإن لم يكونوا يعدّونهم أئمةً لهم بالمعنى الدقيق...

وقد وردت نصوص متعدّدة عن النبي والأئمة في استحباب زيارة قبور المؤمنين، فعن النبي الأعظم في قوله في حديثه عن القبور: «... فزوروها فإنه يرقّ القلب وتدمع العين وتذكّر الآخرة...» (المرعشلي، ج١، ص٣٧٦)، وقد كان لزيارة قبر الحسين الله النصيب الأوفى من هذه الأحاديث، لما يحمله سيد الشهداء من خصوصيةٍ في حياته وشهادته وما بعدها... ومن هذه الأحاديث على سبيل المثال لا الحصر، حديث النبي الأعظم الله المعدها...

مخاطبًا عبد الله بن عباس حول زيارة الحسين المن البن عباس، من زاره عارفًا بحقّه كتب له ثواب ألف حجة وألف عمرة»(الخزّاز، ص١٧)، وحديث الإمام الباقر الله: «مروا شيعتنا بزيارة قبر الحسين الله فإن إتيانه مفترضٌ على كلّ مؤمن يقرّ للحسين الله بالإمامة من الله عزّ وجلّ». وحديث الإمام الصادق الله في خبر طويل ودعاء، سنورده هنا بتهامه، لأهمّيّته في طرح الموضوع، بسنده عن معاوية بن وهب قال: «استأذنت على أبي عبد الله (الصادق) المنه فقيل لي ادخل فدخلت، فوجدته في مصلّاه في بيته، فجلست حتى قضى صلاته فسمعته وهو يناجى ربه ويقول: «يا من خصّنا بالكرامة وخصّنا بالوصية ووعدنا بالشفاعة، وأعطانا علم ما مضى وما بقى وجعل أفئدةً من الناس تهوى إلينا، اغفر لي ولإخواني ولزوار قبر أبي عبد الله الحسين الله الندين أنفقوا أموالهم وأشخصوا أبدانهم رغبةً في برّنا، ورجاءً لما عندك في صلتنا، وسر ورًا أدخلوه على نبيّك صلواتك عليه وآله، وإجابةً منهم لأمرنا، وغيظًا أدخلوه على عدوّنا، أرادوا بذلك رضاك، فكافهم عنا بالرضوان، واكلائهم بالليل والنهار، واخلف على أهاليهم وأولادهم بأحسن الخلف، واصحبهم واكفهم شرّ كلّ جبّارِ عنيد، وكلّ ضعيفٍ من خلقك أو شديد، وشرّ شياطين الجنّ والإنس، وأعطهم أفضل ما أمّلوا منك في غربتهم عن أوطانهم، وما آثرونا به على أبنائهم وأهاليهم وقراباتهم، أللهم إن أعداءنا عابوا عليهم خروجهم فلم ينههم ذلك عن الشخوص إلينا وخلافًا منهم على من خالفنا، فارحم اللهم تلك الوجوه التي غيّرتها التي جرت دموعها رحمةً لنا، وارحم تلك القلوب التي جزعت واحترقت لنا، وارحم الصرخة التي كانت لنا، أللهم إني أستودعك تلك الأنفس وتلك الأبدان، حتى نوافيهم على الحوض يوم العطش...» (الصدوق: ٩٤-٩٦؛ ابن قولويه: ٢٢٧- ٢٢٨)

إن الأحاديث المستفيضة في هذا الشأن، وهذا الحديث العظيم هو أشملها وأعمّها

لتطرّقه إلى فضل الزيارة مع ما يواجهه الزائرون من عقباتٍ دنيويةٍ، وتأكيد إصرارهم عليها رغم كلّ ذلك، وخلاصتها توكيدٌ لا شكّ فيه على عظمة هذه الشعيرة المقدّسة، وما عظم أئمتنا شيئًا إلا لأهمّيته وأثره البالغ في بناء النفوس والأرواح، وتثبيت القلوب على الإيهان والتصديق بالنبي ورسالته ووصيّته وبالأئمة المعصومين من عترته، ومن ثم الحصول على السعادة الدنيوية والأخروية...

# ٢. فضل زيارة الأربعين في الحديث الشريف:

أما زيارة الأربعين، فهي أيضًا ذات خصوصيةٍ تتعلّق بذكرى استشهاد سيد الشهداء وإحياء ذكره في وقتٍ محدّدٍ هو مرور أربعين يوم على استشهاده، وقد وردت في فضلها عدة أحاديث، أهمّها ما ورد عن الإمام الحسن العسكري المن قوله: «علامات المؤمن خمس: صلاة الإحدى وخمسين، وزيارة الأربعين، والتختّم باليمين، وتعفير الجبين، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم»...(المفيد، ٣٥٢)

وقد ورد نصّ زيارة الأربعين بسندٍ صحيح عن الإمام الصادق المبين أورده الشيخ الطوسي في «تهذيب الأحكام» ج٦ ص١١٣ و «مصباح المتهجّد» ص٧٨٨ والسيد ابن طاووس في «إقبال الأعمال ج٣ ص١٠١.

# ٣. آثار زيارة الحسين الملا:

إن آثار هذه الزيارة العظيمة على نفوس الزائرين وعلى المجتمع الإنساني الذي يكتنف هذه الشعيرة لا تُنكر، فإن هذه الآثار تمتد عبر الأزمنة والأمكنة، وتبرز ديمومتها واستمرارها وارتقاؤها بالشخصية الإنسانية إلى تلك الصفات الرفيعة التي أرادها لنا الحسين الله بثورته، وأرادها لنا أهل البيت المجاعلة بإحيائهم لذكراه عبر زيارته، في مناسباتٍ متعددة، لعل هذه المناسبة هي أكثرها شمولا، لاشتهالها على مراسم المشي الفرديّ والجهاعيّ، لأمم وخلائق يجمعها حبّ الحسين وتقديس مسيرته الخالدة، ولا

يفرّقها اختلاف الطوائف والملل، كما أن تأثير محبة الإمام الحسين اللي وتأثير هذه الزيارة الشمولية في النفوس الإنسانية على اختلاف مشاربها قد تُرجم عبر الكثير من المواقف والآثار الأدبية الخالدة لأدباء وشعراء من مختلف الطوائف، وسنحاول إلقاء الضوء على شيء منها في هذه الدراسة.

إننا نلاحظ ونستنتج، كيف تحوّلت هذه الزيارة المختصّة بثالث أئمة الشيعة الإثنى عشرية، وثاني سبطى نبى الإسلام، وأحد ريحانتيه، إلى زيارةٍ عالميةٍ إنسانية، لا تقتصر على الشيعة والمسلمين، بل تمتدّ لتحتوي كلّ فئات المجتمع الإنسانيّ، وكلّ أقطار العالم من أقصاه إلى أقصاه... بل إن هذه الزيارة ذات الجذور التاريخية والعقائدية والعاطفية العميقة، ما برحت تتنامى وتتعاظم في أفئدة الناس وعلى مرّ العصور، في مفارقةٍ عجيبةٍ لا يفسّرها منطق اجتماعيّ أو تاريخيّ أو سياسيّ، فهي قد حوربت بشدة، وجوبهت من قبل طواغيت العصور الماضية والحاضرة، ولكنها مع كل قطرة دم سالت، كانت ولا تزال تتغذَّى وتنمو وتزدهر، حتى بلغت ما هي عليه الآن من عظمةٍ استثنائية، هي بحقٌّ صاحبها أقل من القليل...

# ٤. العلاقة بين الزيارة والحج في الديانات الإبراهيمية:

إن الديانات السماوية، والتي يُطلق عليها الباحثون اسم الديانات الإبر اهيمية، نسبةً إلى نبي الله إبراهيم الخليل المنظم، هي تلك الديانات التي أتى بها أنبياء الله من نسل إبراهيم، وهي يهودية موسى ومسيحية عيسى وإسلام محمد، صلوات الله عليهم أجمعين، ويلحق بعض المؤرّخين بها دياناتِ أخرى كالصابئة والمندائية والسامرية والدرزية والبابية والبهائية والزرادشتية والسيخية...

إن مفهوم الزيارة، أو الحج بصيغة الديانات الإبراهيمية غير الإسلامية، هو مفهومٌ قديم تناقلته الأجيال ودرجت عليه منذ العصور الغابرة، ولا تزال الكثير من الأمم تحجّ إلى مواطن تمثّل لها بعدًا دينيًّا ما، له ارتباطٌ بعقائدها ومفاهيمها.

ويعرّف الحجّ لغويًّا بأنه يعود إلى الجذر اللغويّ حجج، والمراد منه القصد المتكرّر لعملٍ معيّن معظّم مرةً في السنة (الزبيدي، مادة حج).... ويصطلح عليه بأنه قصد موضع مخصوص في وقتٍ مخصوص للقيام بأعمالٍ مخصوصة... (بن همام ٢/ ١٢٠؛ المحتاج ١/ ٤٥٩؛ منتهى الإرادات ١/ ٤٧٢)

نستنتج إذًا أن الحجّ اصطلاحًا هو تلك الطقوس الدورية التي يهارسها أتباع معتقدٍ ما، حيث يقصدون مكانًا يحترمونه ويقدّسونه، في وقتٍ معيّنٍ من السنة، ويقومون بأداء مراسم معينةٍ ترتبط بذكرى هذا المكان وما يعنيه لهم...

لقد حجّ الهندوس قديمًا إلى نهر الغانج، وحجّ اليهود ولا يزالون إلى حائط المبكى الذي يعدّونه من بقايا هيكل سليان، وحجّ المسيحيون ولا يزالون إلى أماكن مقدّسةٍ عديدةٍ حول العالم، منها كنيسة القديس بطرس في الفاتيكان، وكنيسة السيدة غوادالوبي في المكسيك، ومزار سيدة فاطمة في البرتغال، ومزار سيدة لورديس في فرنسا، وكنيسة المهد وكنيسة يوحنا المعمدان في بيت لحم، وكنيسة القيامة في القدس وغيرها، وكانوا في كلّ تلك الطقوس يترجمون عقائدهم ويحيون ذكرى من يحبّون بارتباطهم بتلك الأماكن، التي تمثّل لهم بعدًا رمزيًا يحققون من خلاله أنفسهم ويحافظون على كيانهم ووجودهم، وربها يأتي ذلك استنادًا إلى قول القديس جيروم: «إن من الدين التعبّد في الموضع الذي وطأته قدما المسيح» (ستيفن رنسيان، ج١: ٣٣)، فبيت لحم هي مسقط رأس السيد المسيح، وكنيسة القيامة تحتوي قبره بعد الصلب بحسب معتقدهم، ولورديس الفرنسية هي مكان ظهور السيدة العذراء عليها السلام للقديسة برناديت في العام ١٨٨٥، وغير ذلك...

وحجّ العرب من حنفاء ونصارى ويهود ووثنيين، في الجاهلية السابقة للإسلام، إلى الكعبة، لارتباطها بجدّهم اسماعيل وأبيه إبراهيم إلله، ولئن كانت طقوسهم التي مارسوها وابتدعوها مفرغةً من محتواها الروحي والفكري آنذاك، فلعل السبب يعود إلى فقدان الارتباط بين النظريّ والعمليّ، وابتعادهم عن الفكرة الأساس التي سنّ الحجّ لأجلها، وتمسّكهم بقشورها الجوفاء، حتى غيّروا وبدّلوا وفقدوا الجوهر الحقيقيّ للحج... ثم أتى الإسلام ليبعث تلك الشعيرة حيةً تضجّ بالروحانيات الراقية تزخر بالمعاني السامية، وترفع من وجدان الإنسان عبر ربط الطقوس بمعانيها، والشعائر بدواعيها ، إذ جعل الله الكعبة البيت الحرام قيامًا للناس... (المائدة، : ٩٧)، و﴿إِذ بوّ أنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئًا وطهّر بيتي للطائفين والقائمين والركّع السجود ﴾ (الحج: ٢٦)، ﴿ولكلِّ أمةٍ جعلنا منسكًا ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فإلهكم إلهٌ واحدٌ فله أسلِموا وبشّر المخبتين ١٠٠٠ ( الحج: ٣٤)

وكذا كانت زيارة النبي وأهل بيته الله التي هي نوعٌ من الحجّ المستحبّ، بالمفهوم اللغويّ للكلمة، وبالمفهوم الاصطلاحيّ أيضا، دون المفهوم الشرعيّ...

لم تكن الزيارة يومًا حجًّا، إلا بقدر ما هي انطلاقٌ للروح نحو المعبود... ولعل زيارة الحسين الليم، بها تحتويه من مضامين إنسانية رفيعة، ومدلولاتٍ عميقة، هي أبرز حجِّ إنسانيِّ شامل على الإطلاق، لا لتفوّقها على الحج الواجب إلى الكعبة المشرّفة، فتلك شعيرةٌ لا يختلف في أهميتها ووجوبها ذو دينٍ وعقل وبصيرة، ولكن لأنها لم تختصّ بالمسلمين دون غيرهم كالحجّ، ولم يلتزم بها غير المسلمين لإيمانهم بوجوبها عليهم، بل كان الدافع إليها اختياريًّا بحتًا، فحتى المسلمون والشيعة، الذين يروون في استحبابها الروايات الجزيلة، فهم يقومون بها بدافع عاطفيٍّ بالدرجة الأولى.

ولئن كانت مواقع الحبّ التي تستهدفها طقوس الأديان السهاوية عمومًا، ترتبط ارتباطًا وثيقًا بعقائد أتباعها، فإن لنا أن نسأل: أي دافع يحدو بمسيحيٍّ أو صابئي أو غيرهما أن يزور الحسين الله، وهو لا يمثّل له رمزًا دينيًّا يعتنقه، ولا عقيدةً روحيةً يصطفيها؟!

إن لنا أن نبحث عن السرّ في إجابات هؤلاء أنفسهم، عبر رصد علاقتهم بهذه الشخصية الاستثنائية، شخصية الإمام الحسين الملح، وانعكاس هذه العلاقة في ما قالوه أو كتبوه، ومحاولة استقراء مشاعرهم وأفكارهم التي توجّهوا بها صوب الحسين.



# الحسين الله في فكر غير المسلمين، الفكر المسيحي أنموذجًا:

لقد هزّت مأساة كربلاء، التي تمسرحت على ناصية النصف الثاني من القرن الأول الهجريّ، ضهائر الشعوب مذ كانت، وخاطبت وجدان الإنسان بكل أطيافه، فصارت رمزًا لوقوف الحقّ ضدّ الباطل، ولرفض الذلّ، وعدم التنازل عن المطالبة بالحقّ مهها كانت العقبات، وتلك أحاديث الإمام الحسين للله قد ذهبت أمثالًا للأحرار في كلّ مكان؛ «هيهات منّا الذلّة» (المسعودي، ص ١٦٦)، وفي بعض المصادر «هيهات منا الدنيئة» (الحراني، ص ٢٤١)... «ما خرجتُ أشِرًا ولا بطِرًا بل خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدي محمد»... (المجلسي، ج٤٤ ص ٣٣٩؛ الكوفي، ج٥ ص٣٣)

ولم يقتصر أثر تلك الفاجعة المدوّية في حينها على المسلمين فحسب، فالتاريخ يروي لنا قصص مسيحيين جاهدوا بين يدي الحسين، بعدما رأوا الحقّ وعرفوه، ولامس قلوبهم الحية بوجوده الملكوتيّ، فصاروا من مريديه وأنصاره، ووهب بن عبد الله الكلبي (ابن طاووس، ص ١٦١؛ الحلي، ص ٢٦؛ الريشهري، ج١، ص ٧٧٧) هو أحد تلك النهاذج الراقية، ذاك العريس الذي ترك عرسه، وأعرض عن الدنيا التي فتحت له ذراعيها ليرتمي في أحضان الآخرة، وفضّل الباقي على الزائل، فحسنت عاقبته بين يدي الحسين...

ويروي لنا التاريخ كذلك قصة أخرى جرت بعد الاستشهاد، وخلال رحلة السبي المريرة بين الكوفة والشام، فيعرِّج على ذلك الدير الذي رأى الراهب فيه نورًا يتصاعد من الأرض نحو السهاء، وإذا به ينبعث من رأس الحسين المرفوع على القناة، فعمل على استبقائه لديه طيلة تلك الليلة، بعدما اشترى صمت الجلاوزة بالمال الوفير، وقام بتطييب الرأس وتكريمه، ثم غسّله بفيض مدامعه. (ابن الجوزي، ص٢٣٦ -٢٣٧؛ الخوارزمي، ج٢ ص٤٩ - ١١٥ - ١١٥)

لم تنته قصة الحسين على مع النصارى في ذلك المكان، ولم يقتصر ذاك الهدى المنبثق من دمائه الزاكية على تلك الأحداث، بل هو راح يضرب في عمق الزمان طولًا وعرضًا وارتفاعا، حتى وصل إلى عصرنا الحاضر، فإذا بالقرن الماضي يحتضن قومًا استطاعوا أن يتجرّدوا من الأنانية الطائفية، وأن يروا الأمور بمقياس آخر، غير التعصّب المقيت والتزمت البغيض، وأن يدركوا ما وراء الأكمة، فرأوا النور الذي لم تتمكن سجوف القرون من أن تخفيه، واكتشفوا الشعاع الذي أحيته في النفوس تلك الذكرى الخالدة التي ما فتئ أتباع الحسين يروونها للحياة في كل عاشوراء، فعرفوا الحسين...

فإنه، مع اشتداد الظلم وانطلاق عددٍ من الثورات والأصوات الحسينية في مواجهته، نشط اطّلاع أهل العالم، ومنهم المفكّرين المسيحيين من مستشرقين غربيين وأدباء شرقيين، على الفكر الإسلاميّ، وشهدت أواخر القرن التاسع عشر وأواسط القرن العشرين وما بعدها انفتاحًا فكريًّا بين الأديان والطوائف، وانطلاق الفكر في رحاب الحريات الإنسانية دونها عوائق، فاستطاع عددٌ من أولئك المفكّرين أن يطلقوا العنان لأقلامهم في ميدان الحسين؟... وقد زاد المسيحيون العرب على غيرهم، بأنهم عايشوا الفكر الإسلاميّ في منابعه، وعرفوا قصة كربلاء، وربها سمعوا مجالس عاشوراء، واستوثقوا من مظلومية سيد الشهداء، ورأوا في تضحيته بنفسه وأهله وعياله وأصحابه، صورةً أخرى عن تضحيات المسيح للله وإيثاره، وكان لأخلاقه الرفيعة وشيمه الفاضلة طورةً أخرى عن تضحيات المسيح الله وإكبار ربطتهم به، فغدا لهم رمزًا من رموز الإنسانية الفاضلة، وهاموا حبًّا بتلك الشخصية الكاملة، وتغنّوا ببطولاته الروحية والجسدية، ورفعوه إلى مصاف قديسيهم، ووضعوا نصب أعينهم الاقتداء بنهجه الحرّ الأبيّ في رفض ولظلم والذلّ... وغدا جزءٌ كبيرٌ من الشعر والنثر المسيحيّين مفعمين بحبّ الحسين...

ليس غريبًا كل ذلك، بل إن تميّز المسيحين عن سواهم بالتقرّب من أهل الحق والإيمان

عمومًا، هو أمرٌ أشار إليه القرآن الكريم في مواضع متعدّدة، منها قوله تعالى: ﴿ولتجدنّ أقربهم مودّةً للذين آمنو االذين قالو اإنا نصاري ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكبرون، وإذا سمعوا ما أُنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق يقولون ربنا آمنا فاكتبنا مع الشاهدين ﴿ (المائدة: ٨٢ - ٨٣)

وقوله أيضا: ﴿وقفِّينا بعيسي بن مريم وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتَّبعوه رأفةً ورحمة ... ﴿ الحديد : ٧٧)

إن هذه الآيات تنبئنا عن تلك النفسية الرقيقة الشفافة التي يملكها المسيحيّ المؤمن بوصايا المسيح السائر على تعاليمه، بغضّ النظر عن معتقده المغاير، فهو يملك من الحبّ والصفاء ما يجعله يرى بعض جوانب الحقّ فلا يغفل عن إدراكها، وإذا بأدباء مسيحيون متعدّدون خاضوا لجج الفكر الحسينيّ، وأبدعوا في رحابه، ما بين شعر ونثر، فتركوا بصمةً مميّزةً في سجلّ الإنسانية السمحاء، تُرجمت عمليًّا عبر تدفّق الزائرين من مسيحيين ومسلمين وصابئة وغيرهم إلى رحاب الحسين اللي في مسيرة الأربعين، ...

# أولًا: النثر الحسيني المسيحيّ:

برز من مفكّري المسيحية المعاصرين عدد كبيرٌ من الأدباء الذين تغنّوا بالإمام الحسين الله وثورته ونضاله ضد الظلم، وتضحياته القصوى التي لا تماثلها تضحيات في تاريخ البشرية، فهذا أنطوان يوسف بارا الإعلاميّ السوريّ المسيحيّ يقول في كتابه «الإمام الحسين في الفكر المسيحي»: «شخصية الحسين محيطٌ واسع من المثل الأدبية والأخلاق النبوية، وثورة فضاء واسع من المعطيات الأخلاقية والعقائدية...» (أنطوان بارا، ص **۲7, ۷7)** 

كما يقول أيضًا في موضع آخر من نفس الكتاب: «... إن الفداء والاستشهاد



اللذين يشكّلان ركن الدين المسيحيّ الأساسيّ، قد جسّدهما الحسين الله خير تجسيد في استشهاده، هذا الاستشهاد الذي لا يقدم عليه إلا المبشرون بالأديان السهاوية أو المتصدّون لانحرافها، وكان الحسين الله واحدًا منهم...» (أنطوان بارا، ص ٣٨٤)

ويقول أيضًا في لقاءٍ أجرته معه وكالة «تنا» على موقع «تقريب» الإخباري: « إن ملحمة كربلاء وثورة الحسين الله هي عابرة للزمن، والأهداف التي انطلقت من أجلها لا تخصّ ديانة واحدة، وإنها هي عبارة عن ضمير جميع الأديان لأنها تمثل صوت المظلومين والمضطهدين...» (http://www.taghribnews.com/ar/interview))

والجدير بالذكر أن هذا الكاتب المفكّر نفسه قد شارك في المسيرة المليونية للزيارة الأربعينية في العام ٢٠١٣ نحو قبر الحسين المنيخ قائلًا: « إن شعيرة المشي على الأقدام إلى قبر الحسين المنج هي تطهير للنفوس وتذويب للفوارق الطبقية كما هي شعيرة الحج». (https://kitabat.info/subject.php?id=25977)

ويقول البروفيسور بيير لوري الأكاديميّ الفرنسي في جامعة السوربون: «رسالة الله ليس لها معنى في أفواه الناس إلا عند هؤلاء الذين يجعلون من الحسين أسوةً لهم، يجاهدون في سبيل الله من أجل العقيدة، ويكشفون القناع عن الكفر في الوقت نفسه...» (الخزرجي، ص ١٢٤)

ويقول بولس سلامة القاضي والإعلامي والشاعر والأديب المسيحي اللبناني في مقدمة كتابه ملحمة الغدير، المتمحور حول أمير المؤمنين المئية: «إن العروبة المستيقظة اليوم في صدور أبنائها لأحوج ما تكون إلى التمثّل بأبطالها الغابرين، وهم كثر، على أنه لم يجتمع لأحدٍ منهم ما اجتمع لعليّ من البطولة والعلم والصلاح، ولم يقم في وجه الظالمين أشجع من الحسين، فقد عاش الأب للحقّ، وجرّد سيفه للذود عنه، واستشهد الابن

في سبيل الحرية يوم كربلاء، ولا غرو، فالأول ربيب محمد والثاني فلذة منه...» (بولس سلامة، مقدمة ملحمة الغدير)

ويقول المفكر المسيحي ميشال كعدي: «أما الإمام الحسين فقد خُصّ بالبقاء الدائم في الأديان والطوائف العالمية، وبقى ركن إيهانٍ وصلاة، ومعينًا للفضائل وقبسًا لأرواح ونفوس المؤمنين في الأديان كلها، ثم زادها ضياءً في عيون البشر ... ((-https://almo ((terfy.com/post/print/22850

ويقول القس المسيحيّ الدكتور أواديس استانبوليان في مقال له بعنوان: «القرآن الكريم والمسيح في وجدان الإمام الحسين على «إن الإمام الحسين نذر نفسه لإنقاذ أبناء آدم، وأراد أن يرفعهم إلى السماء... وإن محور ثورة الحسين لم يكن من أجل خلافةٍ على سلطة دنيوية وإنها من أجل الحفاظ على القرآن الكريم الكريم حقيقةً وحقًّا».((//https:// ((www.iraqcenter.net/vb/showthread.php?t=66981

أما جوزيف الهاشم الشاعر والوزير السابق فيقول: « إن الإمام الحسين هو المندور الساوى للشهادة وإن ثورته ثورة إنسانية تعنى الإنسان في كليّته وانتائه عند المسلمين والمسيحيين...» (((/https://lebanon.shafaqna.com/news))

ويقول جورج جرداق الشاعر والأديب المسيحيّ العريق، ومؤلف كتاب «الإمام على صوت العدالة الإنسانية»: «حقًّا إن الشجاعة والبطولة التي أبدتها هذه الفئة القليلة، أي أنصار الحسين، كانت على درجةٍ بحيث دفعت كل من سمعها إلى إطرائها والثناء عليها لا إراديًّا. هذه الفئة الشجاعة الشريفة جعلت لنفسها صيتًا عاليًا وخالدًا لا زوال له إلى الأبد.»

أما نصري سلهب فقد ألّف كتبًا عديدة حول الإسلام، منها «لقاء المسيحية و الإسلام»، و» في خطى محمد» و» في خطى المسيح»، و » الإسلام كما عرفته»، وهي كتب عالجت تلك العلاقة الصافية التكاملية بين الدينين السماويين، وشخصياتها المقدسة المشتركة.

وأما سليمان كتاني، فله كتب عديدةٌ أيضًا عن أهل البيت الله منها «الإمام علي نبراسٌ ومتراس»، و»فاطمة الزهراء وترُّ في غمد»، و»الإمام الحسن الكوثر المهدور»، و»الإمام الحسين في حلة البرفير»، والكتاب الأخير يمجّد شخصية الإمام الحسين الله ويبحث شهادته الاستثنائية ويرتقى في آفاقه العلوية...

ويقصر المجال عن الإلمام بكل ما كتب ونُثر وقيل، ولكننا يمكننا أن نجزم بأنه قل أن نجد عظيمًا من عظهاء التاريخ لم يقل في الإمام الحسين وثورته شيئًا عظيما، ونصل إلى استنتاج نهائي، أن الإمام الم كان ذاك الألق الخالد في ضمير البشرية، واللواء المرفرف فوق آفاق الحرية، يستلهم منه كلّ حرِّ صفات الإباء والوطنية، ويلتقي في سهائه كل عاشقي بأنوار الفداء والعطاء، المتغلغلة في صميم ثورته الملكوتية.



# ثانيًا: الشعر الحسينيّ المسيحيّ:

الشعر، ديوان العرب وسجل حياتهم، ينطق بتاريخهم ويدوّن أمنياتهم، ويهمسون ويصدحون معه وعبره بكل ما يعتلج في أعماقهم ويرسخ في ضمائرهم ويترجم حروف حضارتهم التي ارتقت بها رسالة نبيّهم، وهبطت بها أطماع جاهلياتهم القديمة والحديثة...

والحسين، هو من أحيى به الله تعالى دين نبيّه، حينها هدّده جشع الجاهلية الأمويّة بالزوال، فكان كبش الفداء وإكسر الحياة، أطفأ بدمائه الزاكية لهيب الرمال، وأذكى في نفوس الأحرار شعلة العطاء، فغدا لهم قبسًا يستضيئون بكفّه البيضاء.

لقد عرف العرب الشعر ناطقًا بلسانهم، يذيع أخبارهم ويتنقّل مع أسفارهم، يخلّد مآثرهم ويلهب ضمائرهم، فكان حريًّا بواقعة الطفّ أن تعيش عبر القرون في حروف الضاد، إذ لم ينطق تاريخ العرب بفاجعة مثلها، فشحذ الشعراء قرائحهم على حدّ القوافي، ووقفوا على مفارق التاريخ يخطبون ويلهبون النفوس، ويحيون بكلامهم الحماسة في الصدور والرؤوس، ويتصدّون للظلم المنصبّ عليهم بسياطٍ من شعرِ ونور...

لقد ارتجز أبطال الطف أشعارهم ليخلّدوا أخبارهم، فكانت أول «الطفّيّات»، وقدّموها بين يدي سيدهم ومولاهم تمامًا كما قدّموا أرواحهم، ثم انثني إمام العابدين وسيَّد الساجدين الله يخطو الخطوة التالية، مخاطبًا شاعر القافلة الثاكلة العائدة إلى مدينة الرسول ﷺ: يا بشر، أتحسن شيئًا من الشعر؟!... قم وانعَ سيد الشهداء وخلَّد ذاك الذكر ... وصدح صوت بشر بن حذلم عبر أروقة التاريخ، يستدرج قوافي الشعراء ويرفع أول لواء:

يا أهل يشرب لا مقام لكم بها قتل الحسين فأدمعي مدرارُ الحسم منه بكربلاء مضرّجُ والرأس منه على القناة يُدارُ (ابن طاووس، ج١ ص١٥)

إن كان الشعر الناطق بلسان الأحرار عبر الأزمنة، ليسجّل المعارضة الأبدية للظلم عبر اتّباع نهج الحسين الميرة، فإن العلامة الفارقة في سجلّ الشعر الحسيني، هم أولئك الذين نظموا القوافي الزاخرة في رثاء سيّد الشهداء، دون أن يكونوا مسلمين، فقد نظروا إلى تلك المسيرة الخالدة الممتدّة من أطراف القرن الأول الهجريّ حتى القرن الرابع عشر الهجريّ، فاستطاعوا أن يقرؤوا ببصائرهم النافذة حرف الحقّ في قرآن الصدق، وأن يؤمنوا بالحسين رسول حريةٍ عبر الدهور، وانضمّوا بأشعارهم الملتهبة عشقًا ووجدًا إلى قوافل شعراء الطفق.

ولئن عجّ تاريخ النثر بأدباء المسيحية يرصدون عاشوراء ويتفقهون في مدرستها العامرة، فلقد كان للشعر المسيحي نصيبٌ وافٍ من تلك الحديقة الزاهرة، ولهجت بحب ابن فاطمة، ألسنة الشعراء بولس سلامة، وجورج شكور وإدوار مرقس و عبد المسيح أنطاكي، وغيرهم...

ها هو «بولس سلامة»، اللبناني الجزّينيّ، صاحب ملحمة الغدير، ذات الثلاثة آلاف بيتٍ في مدح الإمام على، وملحمة «على والحسين» ذات المئتين والعشرين بيتا، إذ يقول:

> نسجته أصابع المعجزات «إن درع الإيان بالحقّ درعٌ يغلب الموت هازئا بحياة لا يراها إلا عميق السبات (سلامة، ص ٢٢٣)

وها هو عبد المسيح أنطاكي، اليونانيّ السوري الحلبي، قد نظم ملحمته العلوية ذات الخمسة آلافِ وخمسمئة وخمس وتسعين بيتًا، وريمون قسيس اللبناني المسيحي الزحلاوي، قد كتب ملحمة «الحسين» ذات المئة وخمسة عشر بيتًا، فاستهلّها بقوله:

أنت نوري المضيء يضحى ويمسى وأتى أحمد لربِّ بخمس

يا حسين الفداء تفديك نفسي قد دعا موسى والمسيح تجلّى ويتابع... ثم يختم بقوله:

شهدت فضله موارد خمس عن شهيدٍ لم يرُوهِ فيضٌ نِقس وحسينٌ كيوسف ليس إلا صاح هذي كتبتها بنجيعي (ملحمة الحسين الله ، ريمون قسيس)

وها هو «جورج شكّور» اللبنانيّ الجبيليّ يقول في ملحمته «الحسين»، ذات الثمانين بيتا:

والنصر منكسرٌ والعدل معيارٌ على معيارٌ على من الأقطار زوّارُ

یا کربلاء لدیك الخسر منتصر وفیكِ قبرٌ غدت تحلو محجّته (ملحمة الحسین، جورج شكور)

أما إدوار مرقس الشاعر السوري المسيحيّ، فيقول في مستهلّ إحدى قصائد ديوانه، مستوحيًا من شهادة الحسين:

بيضَ الصفاح فكان أكرم رائدِ وحموا عليه وردَ ماء باردِ من لم يكن لسوى الإله بساجدِ ولكربلاء عليه أصدق شاهدِ

ركِب الحسينُ إلى الفخار الخالدِ حشد الطغاة عليه كلّ قواهم تأبى البطولة أن يــذلّ لبغيهم حسب الفتى مــن قــوةٍ إيهانه (الكرباسي، ج٤ ص٢٩٨)

ويضيق المقال بإيراد أكثر من ذلك فنكتفي بهذا القدر من الشواهد، لنؤكّد على حقيقةً لا يختلف فيها اثنان، أن الحسين الذي ألهم الإنسان بكل أطيافه روح الحرية، باق إلى الأبد في ضمير الإنسانية، وأن زيارته في مرقده الشريف المبارك، لكلّ من عشقه وارتشف من منهله ما ارتوى به وتبارك، هي ميثاق عهدٍ جديد، وتوكيدٌ على إحياء ما استشهد من أجله هذا الإنسان الاستثنائيّ الفريد.



#### الخاتمة:

إن الحقّ يعلو ولا يعلى عليه، ويد الله كانت ولا تزال فوق أيدى كلّ الظالمين، وكذا وجه الله النيّر المبين، الذي يتلألأ مشيرًا إلى عليين، أنّى توجّهت القلوب والعيون ورصدته قوافل العاشقين... وكذا هو الحسين!

ومع أنه خامس أصحاب الكساء، وثالث أئمة أهل البيت النجباء، وأبو الأئمة المعصومين الأتقياء، وأحد أعمدة الفكر والنهج الإسلاميّ المحمّدي، بل هو عمادها الأساس، إلا أنه لم يكن يومًا ملكًا لأحد، فهو ملكٌ للإنسانية، وثورته نبراسٌ للحريّة، وصوته المستنصر لا زال يتردّد في كل مكانٍ وزمان، ليعلن رفض الطغيان مهم كان جنسه ولونه ودينه، تمامًا كدين جدّه، وإن رأسه الذي رُفع على القناة شهاتةً ذات عاشوراء، قد غدا للعالمين لواءً منشورا، فانتصر دمه على سيوف الظالمين، وبقيت مقو لاته العصاء شعارًا لكلِّ الثائرين، يستمدون منها الثورة والإباء، بكلِّ أطيافهم وطوائفهم ومللهم ونحلهم، فهو قد «خرج طلبًا للإصلاح في أمة جده»، وما علمنا أن الحسين قد أصلح بشهادته إلا النفوس التائقة إليه، والفاهمة لمؤدى ومغزى تلك الشهادة التي لم ولا تماثلها شهادةٌ في الكون أجمع... وما كانت زيارته التي يؤمها العالمون مجتمعين متآلفين رغم اختلاف ألسنتهم وألوانهم وأديانهم، إلا مصداقًا لذلك الإصلاح الذي دعا وسعى إليه، وأخبر عنه وحثّ على فهمه واستجلاء معالمه.لقد ترجم ولده وبقيته الإمام زين العابدين الله ، ذاك الواقع العجيب، انتصار المظلوم على الظالم، بقوله الخالد مجيبًا على طاغية عصره يزيد:

إذا أردتَ أن تعلم من غلب ودخل وقت الصلاة فأذّن ثم أقم. » (الطوسي، ص٦٧٧)

لقد انتصر الحسين المسين المسيد على الشهداء، إذ هو قد أعلن عبر منبره الأبدي أعجوبة والإباء، فحق له أن يكون سيد كل الشهداء، إذ هو قد أعلن عبر منبره الأبدي أعجوبة النصر الحسيني المحمّدي، نصر هويته هي الإنسانية المجرّدة، فهو يبدأ بقافية الشهادة، ويبحر في يمّ التضحيات، ليصل إلى برّ النجاة، فلا يضلّ من قلّده وسام القيادة أبدا... وإن كلّ إنسانٍ يقصد إلى صرحه المنيف، ويقطع المسافات برًّا وبحرًا وجوًّا ليصل إلى مقامه الشريف، فهو يقصد فيه كل تلك المثل العليا التي رفعها وجاهد واستشهد وضحى في سبيلها، فكان مثالًا لكلّ حرِّ رفض الظلم وسعى للعدل والحرية، على مدى التاريخ وعبر كل دروب الإنسانية، فكلّ بحور الحريّة مرفأها الحسين.

# مصادر ومراجع البحث:

- القرآن الكريم
- ١. إثبات الوصية، المسعودي
  - ٢. الأمالي، الشيخ الطوسي
- ٣.بحار الأنوار، العلامة المجلسي
  - ٤. تاج العروس، الزبيدي
- ٥. تاريخ الحروب الصليبية، ستيفن رنسيهان
  - ٦. تحف العقول، ابن شعبة الحراني
  - ٧. تذكرة الخواص، سبط ابن الجوزي
    - ٨. تفسير الميزان، السيد الطباطبائي
    - ٩. ثواب الأعمال، الشيخ الصدوق



١٠. الحسين في الفكر المسيحي، أنطوان بارا

١١. شرح تجريد الاعتقاد، علاء الدين القوشجي

١٢. الشرح الكبير للدردير على مختصر خليل

١٣. شرح المقاصد في علم الكلام، سعد الدين التفتازاني

١٤. شرح منتهى الإرادات لمنصور بن يونس البهوتي الحنبلي

١٥. "شرح المواقف"، الشريف الجرجاني

١٦. الصحيح من مقتل سيد الشهداء وأصحابه الله محمد الريشهري

١٧. الطبقات لمحمد بن سعد البصري

١٨. فتح القدير للكمال بن همام

١٩. كامل الزيارات، ابن قولويه

٠٠. كتاب الفتوح، أحمد بن أعثم الكوفي

٢١. الكافي، الشيخ الكليني

٢٢. كفاية الأثر، الشيخ أبو القاسم الخزّاز

٢٣. مثير الأحزان، ابن نها الحلي

٢٤. مجمع البيان في تفسير القرآن الكريم ، الشيخ الطبرسي

٢٥. المزار، الشيخ المفيد

٢٦. مستدرك سفينة البحار، الشيخ على النهازي الشهرودي

۲۷. المستدرك، أبو عبد الله النيسابوري، تحقيق يوسف المرعشلي

٢٨. معجم الشعراء الناظمين في الحسين، محمد صادق الكرباسي

٢٩. مغنى المحتاج، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي

٠٣. مقتل الحسين، الخوارزمي

٣١. مقدمة ملحمة الغدير، بولس سلامة



٣٢. ملحمة الغدير، بولس سلامة

٣٣.ملحمة الحسين، ريمون قسيس

٣٤. ملحمة «الحسين»، جورج شكور

٣٥. الملهو ف في قتلي الطفو ف»، السيد ابن طاووس

٣٦. المواقف في علم الكلام، القاضي عضد الدين الأيجي

٣٧.نزهة القلم، نضير الخزرجي

٣٨. وسائل الشيعة، الحر العاملي

٣٩. ينابيع المودة، القندوزي الحنفي

# المراجع الإلكترونية:

- ۱. وكالة تقريب للأنباء، http://www.taghribnews.com/ar/interview تاريخ النشر ۲۷ آب ۲۰۲۱، أجرى الحوار الأخت نورى
- https://kitabat.info/subject.php?id=25977.۲ كتابات في الميزان، تاريخ النشر
  - ٤ كانون الثاني ٢٠١٣
  - ٣. المطير في: الإمام الحسين في عيون غير المسلمين

https://almoterfy.com/post/print/22850

٤ .أواديس استانبوليان، « القرآن الكريم والمسيح في وجدان الإمام الحسين»، النصارى مواقف وروابط مع الحسين، مجاهد منعثر منشد

...https://www.iraqcenter.net/vb/showthread.php?t=66981

٥. جوزف الهاشم لـ شفقنا »: ثورة الحسين انسانية شاملة حمت الدين وهي خط

شعاعي لثورة المسيح - Shafaqna Lebanon شفقنا لبنان

/https://lebanon.shafaqna.com/news

